

العَكْلَةُ  
(درية ممدوحة فخرية ممدوحة) - ١

# الْأَمْرُ الْعَالِيُّ

كِتَابُ الْعَالِيَّةِ

فِي الْمَسْجِدِ الْمَالِكِ

تَأْلِيفُ

أَبْيَضَ سَبَرَةِ شَهْرِ رَجَبِ مُسَيْنِ الْكَلَّاقِ

وِكَلِيَّةُ

الْمَسْجِدِ الْمَالِكِ (الْمَسْجِدِ الْمَالِكِ)

الشَّيخُ

مُصطفى بْنُ مُحَمَّدِ رَسِيمِ الْعَزِيزِيِّيِّ

سَنَّةِ ١٢٥٥ - ١٩٣٤

جَلَالِيَّةُ

أَبْيَضَ سَبَرَةِ شَهْرِ رَجَبِ مُسَيْنِ الْكَلَّاقِ

دارِ الْمَدِينَةِ

الْعَدْلُ الْعَادِلُ  
بِحَكْمٍ تَكْرَرُ الْجَمَاعَةُ  
فِي الْمَسْجِدِ الْوَاحِدِ

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

الصلوة (دراسة حدودية فقهية مقارنة) - ١

لِعِلَامِ الْجَمَائِعِ  
بِحَثْ كِتْمٍ تَكَرَّرَ أَجَمَاعُهُ  
فِي الْمَسْجِدِ الْوَاحِدِ

تأليف

أبي عبيدة مشهور بن حسن آل سلمان

وبيله

البرقة في صلوة الظاهر بعد الجماعة

للشيخ

مصطفى بن محمد سليم الغلايبي

المتوفى سنة ١٢٦٤هـ - ١٩٤٥م

بعضيات

أبي عبيدة مشهور بن حسن آل سلمان

دار ابن حزم

جميع الحقوق محفوظة للأمّوّل

الطبعة الثالثة

طبعة مزيّنة ومنقّحة

١٤٢٠ - ١٩٩٩ م

الكتب والدراسات التي تصدرها الدار  
تعبر عن آراء واجتهادات أصحابها

دار ابن حزم للطباعة والنشر والتوزيع

بيروت - لبنان - ص ٦٣٦٦ - ١٤/٢٠١٩ - تلفون: ٧٠١٩٧٤

## مقدمة الطبعة الثالثة

إِنَّ الْحَمْدَ لِلَّهِ، نَحْمَدُهُ وَنَسْتَعِينُهُ، وَنَسْتَغْفِرُهُ، وَنَعُوذُ بِاللَّهِ مِنْ شَرِّ رُورِ  
أَنفُسِنَا، وَمِنْ سَيِّئَاتِ أَعْمَالِنَا، مَنْ يَهْدِهِ اللَّهُ فَهُوَ الْمُهَتَّدُ، وَمَنْ يَضْلِلُ فَلَا  
هَادِي لَهُ، وَأَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ، وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، وَأَشْهَدُ أَنْ  
مُحَمَّداً عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ، وَبَعْدَ:

فَهَذِهِ هِيَ الطَّبْعَةُ الْثَالِثَةُ لِكِتَابِي «إِعْلَامُ الْعَابِدِ بِحُكْمِ تَكْرَارِ الْجَمَاعَةِ  
فِي الْمَسْجِدِ الْوَاحِدِ»، أَضَفْتُ إِلَيْهَا نَقْولَاتٍ عَدِيدَةٍ مِنْ مَصَادِرِ لَمْ أَكُنْ -  
قَبْلَ - قَدْ وَقَفْتُ عَلَيْهَا، وَصَوَّبْتُ فِيهَا مَا نَدَّ عَنِي فِي الْطَّبْعَتَيْنِ السَّابِقَتَيْنِ  
مِنْ أَخْطَاءِ مَطْبَعَيْهِ وَغَيْرِهِ، وَزَيَّنْتُهَا بِإِضَافَاتٍ وَإِسْهَابَاتٍ جَاءَتْ فِي سَائِرِ  
مِبَاحِثِ الْكِتَابِ، وَرَحْمَ اللَّهُ الْخَطَابِيُّ، فَإِنَّهُ قَالَ:

«مَنْ صَدَقَتْ حَاجَتُهُ إِلَى شَيْءٍ: كَثُرَتْ مَسَالَتُهُ عَنْهُ، وَدَامَ طَلْبُهُ  
لَهُ، حَتَّى يَدْرِكَهُ وَيُحَكِّمَهُ»<sup>(١)</sup>.

وَبِهَذِهِ الْمَنْاسِبَةِ أَذْكُرُ مَقْولَةً لِلْعَلَمَةِ التَّحْوِيِّ مُحَمَّدَ عَبْدَالْخَالِقِ  
عَضِيمَةَ - رَحْمَهُ اللَّهُ - قَالَ:

«وَفِي رَأْيِي أَنَّهُ لَا يَجْمُلُ بِالْمُتَخَصِّصِ فِي مَادَتِهِ، الْعَاكِفُ عَلَى  
دِرَاسَتِهَا، أَنْ تَكُونَ طَبِيعَاتُ كِتَابِهِ صُورَةً وَاحِدَةً، لَا أَثْرٌ فِيهَا لِتَهْذِيبِ أَوْ  
قِرَاءَاتِ جَدِيدَةٍ، فَإِنَّ الْقَعْدَةَ عَنْ تَجْدِيدِ الْقِرَاءَةِ سِمَّةٌ مِنْ سِمَّاتِ الْهَمُودِ»

(١) «مَعَالِمُ السَّنَنِ» (٤/١٣٢).

ولون من ألوان الجمود»<sup>(١)</sup>.

وأضع هذه الدراسة بين يدي طلبة العلم، عسى أن يستفيدوا منها، كما استفاد بعضهم من الطبعتين السابقتين، إذ تلقّاه الكثيرون منهم - والحمد لله - بالقبول، وطلب إلى غير واحد الاستعجال بهذه الطبعة، فلاقى ذلك عندي رغبة ورضى، أسأل الله سبحانه، بأسماه وصفاته، الصواب والسداد والهداية، وأسأله أن يجعل هذه الدراسة في ميزان الحسنات، وأن يجعلها خالصة لوجهه، إنه ولّي ذلك، والقادر عليه، وأآخر دعونا أن الحمد لله رب العالمين.

وكتب

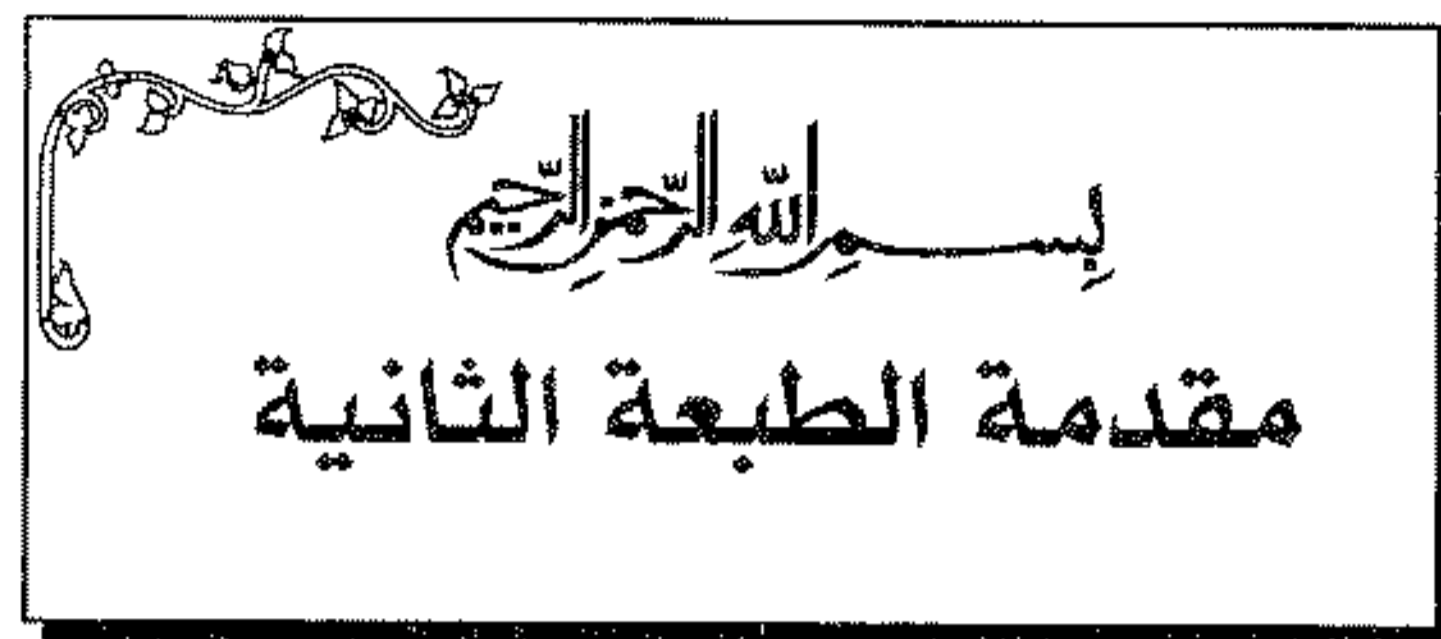
أبو عبيدة مشهور بن حسن آل سلمان

ضحي ٢٠ ذو الحجة ١٤١٨ هـ

---

(١) «المغني في تصريف الأفعال» (ص ٤) مقدمة الطبعة الثالثة، ط دار الحديث،

القاهرة.



إِنَّ الْحَمْدَ لِلَّهِ؛ نَحْمَدُهُ، وَنَسْتَعِينُهُ، وَنَسْتَغْفِرُهُ، وَنَعُوذُ بِاللَّهِ مِنْ  
شَرُورِ أَنفُسِنَا وَمِنْ سَيِّئَاتِ أَعْمَالِنَا، مَنْ يَهْدِهِ اللَّهُ؛ فَلَا مُضِلٌّ لَّهُ، وَمَنْ  
يَضْلِلُ؛ فَلَا هَادِيٌ لَّهُ.

وَأَشْهُدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، وَأَشْهُدُ أَنَّ مُحَمَّداً  
عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ.

أَمَّا بَعْدُ:

فَإِنْ إِقَامَةُ أَكْثَرِ مِنْ جَمَاعَةٍ فِي الْمَسْجِدِ أَصْبَحَتْ مِنَ الْعَادَاتِ الَّتِي  
ابْتُلِيَ بِهَا الْمُسْلِمُونَ فِي كَافَّةِ أَرْجَاءِ الْأَرْضِ، وَتَغْيِيرُ الْحَالِ الَّذِي كَانَ  
عَلَيْهِ السَّلْفُ الصَّالِحُ رَضْوَانُ اللَّهِ عَلَيْهِمْ، وَمَا سَبَبَ ذَلِكَ إِلَّا التَّكَاسُلُ  
عَنِ الْحِرْصِ عَلَى صَلَةِ الْجَمَاعَةِ وَالْتَّبْكِيرِ إِلَيْهَا.

وَقَدْ رَأَيْتُ أَنْ هَذَا الْعَمَلُ قَدْ اتَّسَرَ اتَّشَارَأَ وَاسْعَأَ فِي مَسَاجِدِ  
الْمُسْلِمِينَ عَامَّةً، وَأَنْ بَعْضَ أَهْلِ الْعِلْمِ يَفْتَنُ بِمَشْرُوعِيَّةِ ذَلِكَ، وَيُخَطِّئُ  
الْقُولُ بِالْمَنْعِ؛ مِنْ غَيْرِ دَلِيلٍ صَحِيحٍ وَلَا نَصٍّ صَرِيحٍ، وَإِنَّمَا لِشُبُهَةِ  
وَقَعَتْ لَهُ بِعُمُومَاتٍ لَمْ تَتَأَيَّدْ بِفَعْلِ السَّلْفِ الصَّالِحِ، بَلْ فَعْلَهُمْ  
رَحْمَهُمُ اللَّهُ تَعَالَى عَلَى نَقْيَضِ قَوْلٍ هَؤُلَاءِ!

و فعل السلف في المنع مؤيد بنصوص صريحة وأدلة صحيحة من سنة النبي ﷺ الفعلية والقولية، ووفق الله - سبحانه - جماهير العلماء قدیماً للجزم بکراهة هذا الفعل.

شرح الله - عز وجل - صدري لجمع كلام العلماء وأدلة لهم ومناقشاتهم في هذه المسألة المهمة كثيرة الوقع، وعرضت أقوال المجوزين والمانعين مع أدلةها بأمانة وصدق وتجدد، وأوردت مأخذ بعضهم على بعض، وما أورده كل فريق على الآخر، ثم محضت هذه الأقوال؛ وفقاً للدليل، وبعدها عن التعصب المذهبي والتقليد الأعمى، مستأنساً بأقوال المحررین المحققین المدققین من أهل العلم.

وطبعتنا هذه تمتاز عن سابقتها بنقولٍ ضافيات، وإضافات، وإفاضات، وتوضيحاً لمهمات، وبيان لمهمات، وتبين لغامضات، وتسهيل لمشكلات، وفيها استطراداتٌ وتفريعاتٌ لبعض المسائل النفيّات والدقائق الغاليات التي تعلق بتكرار الجماعات، لم نكن قد تعرّضنا لها في أولى الطبعات.

ففيها - مثلاً - كلام لشيخنا الألباني حفظه الله عن «تمام المنة» بطبعته الجديدة، وكذا نقل لكلامه في بعض مجالسه العلمية، وفيه استطراد مليح غاية في الكلام على هذه القضية، وكذا نقل لفتوى الشيخ محمد بن صالح العثيمين - سلمه الله - حيث رأى مشروعية فعل ذلك، وفي آخر هذه الطبعة أيضاً زيادة إيضاح للقيود التي بها تشرع ولا تمنع، وبعض الأحكام الفقهية التي تعلق بها، سواء في صورتها المنشورة أم الممنوعة.

وقد وقع في هذه الطبعة أيضاً حذف بعض العبارات، وتقديم وتأخير في بعض الفقرات، ونحوها من التحسينيات، ولقد صدق القاضي الفاضل عبدالرحيم بن علي البيهاني لما قال: «إني رأيت أنه لا يكتب إنسان كتاباً في يومه؛ إلا قال في غده: لو غير هذا لكان

أحسن، ولو زيد كذا لكان يستحسن، ولو قدم هذا لكان أفضل، ولو ترك هذا لكان أجمل، هذا من أعظم العبر، وهو دليل على استيلاء النقص على جملة البشر»<sup>(١)</sup>.

ووقع فيها أيضاً تلميحات وتصريحات للإجابة على هذه التساؤلات:

- هل مشروعية الجماعة الثانية - وصورتها أن يصلّي متخلفٌ ممن أدرك الجماعة مع الإمام الراتب بمتخلف عنها - محصورة في إيقاعها مرة واحدة، أم يجوز تكرار هذه الصورة مرات؟!

- وهل يشترط في هذه الصورة إذن الإمام؟

- وهل تشرع بأكثر من واحد؟

- وهل تكون بأذان وإقامة؟

- وهل تكرار الجماعة على الصورة غير المشروعية - صلاة المتخلفين عن جماعة الإمام الراتب بعضهم ببعض: صلاة الكسالي - يزيد حكمها عن الكراهة إن قامت في آن واحد؟

- وهل يزيد فعل ذلك حال إيقاع الجماعة الثانية وما بعدها للجمع بين الصالاتين بعد الجمع بين الصالاتين من قبيل الإمام الراتب عن الكراهة أيضاً؟

---

(١) كان الأستاذ أحمد فريد الرفاعي (ت ١٣٧٦هـ) هو الذي شهر هذه الكلمة، حيث وضعها أول كل جزء من أجزاء «معجم الأدباء» للياقوت الحموي وغيره من الكتب، وتداولها الناس عنه منسوبة إلى العماد الأصفهاني !! والصواب نسبتها للقاضي الفاضل، بعث بها إلى العماد، كما في أول «شرح الإحياء» للزبيدي (٣/١)، و«الإعلام بأعلام بيت الله الحرام» لقطب الدين محمد بن أحمد النهرواني الحنفي (ت ٩٨٨هـ).

- وهل يُشرع في حقٍّ مَن تخلَّفَ عن الجماعة مع الإمام الراتب  
أن يصلِّيَها خمساً - أو سبعاً - وعشرين مِرَة؛ ليعوّض ما فاته من الأجر  
والثواب؟

فأجوبة هذه الأسئلة وغيرها تفرّدت بها طبعتنا هذه، وهي -  
بحمد الله - عزيزةٌ نفيسةٌ، فعلى كثرة ما اطلعت عليه من مصادر  
ومراجع فقهيةٌ مذهبيةٌ، أو شروحٌ حديثيةٌ؛ فإنني لم أظفر بكثير منها،  
وما زالت تسعن في بالي، وتعن في خاطري، وتنقدح في نفسي؛ كلما  
ذُكرت هذه المسألة، أو وقع بحثٌ فيها، فتكونت عندي مع طول  
الزمن وكثرة تقلّب النظر والباحثة أجوبةٌ حولها، لكن بقي في النفس  
منها شيء؛ لعدم وجود كلامٍ مَن سلف<sup>(١)</sup> حولها، ولكن - وبفضل الله  
وممتهن - لَمَّا ظفرت بأجوبة شيخنا المحدث العلامة محمد ناصر الدين  
الألباني عنها؛ ارتاح قلبي واطمأنت نفسي لتدوينها وذكر الفوائد  
المتعلقة بها؛ فهو - حفظه الله تعالى - كثير التّبّيه على خطأ الناس في  
هذه الصلاة، ولعل انتشار التّبّيه على كراهيّتها، وتحذير الناس منها،  
كان بسببه؛ فقد أحيى الله به كثيراً من السنن، وأمات كثيراً من  
المخالفات والبدع، فجزاه الله عن الإسلام وأهله خير الجزاء، وشكر  
سعيه، وأبقاءه ذخراً للعلم وطلبه.

إذا أفادك إنسانٌ بفائدةٍ  
من العلوم فأكثِر شُكْرَه أبداً

(١) كان جواب شيخنا الألباني على سؤالي له: لِمَ الاقتصر على القول بكراهة  
الجماعة الثانية، وقد قامت الأدلة على منعها، والأصل في العبادات التّوقيف، فما  
المانع من القول بحرمتها أو بدعّيتها؟

فقال حفظه الله: «ما رأينا في ذلك لنا سلفاً».

فلما قلت له: هل يمكن حمل الكراهة الواردة في كلام الإمام الشافعي وغيره  
على التّحرير؛ فإنه صرّح بأمور كثيرة بالكرابة وأراد التحرير على ما بسطه ابن  
القيم في «إعلام الموقعين» وغيره؟  
قال حفظه الله: «ممكناً»، ولتحرر.

وَقُلْ فُلَانْ جَزَاهُ اللَّهُ صَالِحَةٌ  
أَفَادَنِيهَا وَخُلُّ الْلُّؤْمَ وَالْحَسَدَا

وأخيراً؛ الله تعالى أسأل، وبأسمائه وصفاته أتوسل: أن أكون قد  
أصبتُ الحقَّ فيما ذهبتُ إليه، وذلِكَ من فضل الله تعالى ونعمه علىَّ،  
وأن يرزقني علماً نافعاً، وعملاً صالحًا متقبلاً خالصاً؛ إنه ولِيُّ ذلك  
والقادر عليه.

وصلى الله على نبِيِّنَا مُحَمَّدٍ وعلَى آلِهِ وصحبهِ وَسَلَّمَ.

وكتب

أبو عبيدة مشهور بن حسن آل سلمان  
الأردن - عمان بعد فجر الخامس عشر  
من رمضان سنة ألف وأربع مئة واثني عشر  
من هجرة سيد ولد عدنان عليه أفضَل  
الصلوات وأزكى التسليمات





## مقدمة الطبعة الأولى

الحمد لله الذي شرح صدور أهل الإسلام بالهدي، ونَكَّتَ في قلوب أهل الطغيان فلا تعي الحكمة أبداً.

وأشهد أن لا إله إلا الله، وحده لا شريك له، إلهاً أحداً، فرداً صمداً، وأشهد أن سيدنا محمداً عبداً ورسوله، ما أكرمه عبداً وسيداً، وأعظمه أصلاً ومحتداً، وأظهره مضجعاً ومويلاً، وأبهره صدراً ومورداً.

صلى الله عليه وعلى آله وصحبه غيورث الندى ولبيوث العدا، صلاة وسلاماً دائمين من اليوم إلى أن يبعث الناس غداً<sup>(١)</sup>.

أما بعد:

١ - فمن المجمع عليه عند الفقهاء حرمة تعدد الجماعات لصلاة الفرض، في وقت واحد، وفي مسجد واحد.

ويتأيد هذا الإجماع بما يلي:

أولاً: أنه مخالف لما كان عليه النبي ﷺ وأصحابه والسلف الصالح؛ فإن ما ذكر لم يقع في زمانهم.

وبين الشيخ عليش المصري<sup>(٢)</sup> رحمة الله تعالى وغیره أنَّ أول ظهور تعدد الجماعات في المسجد الواحد كان في القرن السادس،

(١) مقدمة «فتح الباري».

(٢) في «فتح العلي المالك في الفتوى على مذهب الإمام مالك» (٩٢/١ - ٩٤).

ولم يكن في القرون التي قبله.

ثانياً: أنه منافٍ لحكمة مشروعية الجماعة من ائتلاف القلوب، وجمع الكلمة، ولذا شرعت صلاة الجمعة والعيدين والخوف، وفي تعدد الجماعة في وقت واحد تفريق لا جمع.

ثالثاً: أن فيه تشوشاً بالقراءة، وتخليطاً على المتعبدين، وهو حرام.

رابعاً: أن فيه إخلالاً بتسوية الصفوف، وهو مخالف لتعاليم النبي ﷺ وأصحابه وسلفي الأمة.

خامساً: أن فيه افتياً وطعناً في حق الإمام الراتب، وقد حثّ الأئمة - خصوصاً الشافعية<sup>(١)</sup> والحنابلة<sup>(٢)</sup> - على حفظ حق الإمام الراتب، ولو غائباً، ولم يرخصوا لغيره إقامة الجماعة في غيبته؛ إلا لعذرٍ؛ كال Yas من حضوره، وخوف فواتِ الوقت<sup>(٣)</sup>.

٢ - إنَّ لصلاة الجماعة بركاتٍ وثماراً عديدةً:

أولها: إجابة المؤذن بنية الصلاة في الجماعة.

ثانيها: التَّبَكِيرُ إِلَيْهَا فِي أَوَّلِ الْوَقْتِ.

---

(١) انظر: «المجموع» (٤/٤٠٧).

(٢) انظر: «المغني» (٢/٥٥) - مع الشرح الكبير).

(٣) انظر: «الدر المختار» (١/٥٥٩)، و«مواهب الجليل» (٢/١٠٩ - ١١١)، و«فتح العلي المالك» (٩٤ - ٩٢/١)، و«المجموع» (٤/١٦٢)، و«الكافي» (١٨٦/١) لابن قدامة، و«المبدع شرح المقنع» (٢٢/٢)، و«الدين الخالص» (١٢٦/٣)، و«إصلاح المساجد» (ص ٨٠)، و«الإبداع في مضار الابتداع» (ص ٢٩٣)، و«المسجد في الإسلام» (ص ٧٨)، و«فتاوي محمد رشيد رضا» (٢١٢/٢ - ٧١٣)، و«الشرح الممتع على زاد المستقنع» (٤/٢١٨ - ٢١٦)، و«السنن والمبتدعات» (ص ٧٩)، و«أحكام الإمامة والاتمام في الصلاة» (ص ١٨٣ - ١٨٥، ١٨٨ - ١٨٩).

وانظر في «صحيح ابن خزيمة» (٣/٨) (باب الرخصة في ترك انتظار الإمام إذا أبطأ وأمر المأمومين أحدهم بالإمامية).

ثالثها: المشي إلى المسجد بالسُّكينة.

رابعها: دخول المسجد داعيًّا، وعلى النبي ﷺ مصلياً.

خامسها: صلاة ركعتين - تحيية المسجد - عند دخول المسجد.

كل ذلك بنية الصلاة في الجماعة.

سادسها: انتظار الجماعة، وما فيه من أجر<sup>(1)</sup>.

سابعها: صلاة الملائكة عليه، واستغفار لهم له.

ثامنها: شهادتهم له.

تاسعها: إجابة الإقامة.

عاشرها: السلامة من الشيطان حين يفتر من الإقامة.

حادي عشرها: الوقوف متظراً إحرام الإمام، أو الدخول معه في أي هيئة وجده عليها.

ثاني عشرها: إدراك تكبيرة الإحرام كذلك.

ثالث عشرها: تسوية الصُّنفوف، وسد فُرجها.

رابع عشرها: جواب الإمام عند قوله: سمع الله لمن حمده.

خامس عشرها: الأمن من السُّهو غالباً، وتنبيه الإمام إذا سها بالتسبيح أو الفتح عليه.

سادس عشرها: حصول الخشوع، والسلامة عمّا يُلهي غالباً.

سابع عشرها: تحسين الهيئة غالباً.

ثامن عشرها: احتفاف الملائكة به.

تاسع عشرها: التدرب على تجويد القراءة وتعلم الأركان والأبعاض.

---

(1) «ولا يزال أحدكم في صلاة ما انتظر الصلاة» رواه البخاري في «صحيحة» (رقم ٦٤٧).

العشرون: إظهار شعائر الإسلام.

الحادي والعشرون: إرغام الشيطان بالاجتماع على العبادة، والتعاون على الطاعة، ونشاط المتكايل.

الثاني والعشرون: السّلامة من صفة النّفاق، ومن إساءة غيره الفتن بأنه ترك الصلاة رأساً.

الثالث والعشرون: ردُّ السلام على الإمام.

الرابع والعشرون: الانتفاع باجتماعهم على الدُّعاء والذكر، واستفادة المفضول من الفاضل، والمقصر من المقتضى، والمقتضى من السابق.

الخامس والعشرون: قيام نظام الألفة بين الجيران وحصول تعاهدهم في أوقات الصلوات<sup>(١)</sup>.

٣ - إنَّ هذه البركات والثمار في صلاة الجماعة الأولى، مع الإمام الرَّاتب، وكذلك النصوص الشرعية التي حثَّت على صلاة الجماعة وبيَّنت فضلها<sup>(٢)</sup>.

---

(١) «فتح الباري» (١٣٣/٢)، بتصرف يسير.

(٢) قال ابن نجيم في «الأشباه والنظائر» (ص ١٩٦): «من جمع بأهله لا ينال ثواب الجماعة؛ إلا إذا كان لعذر».

قلت: نعم؛ لا ينال ثواب جماعة المسجد، وإنَّ فصلاته في بيته جماعة خير من صلاته في بيته منفرداً.

وفي «الفتاوى السراجية» (ق ٢٨/١ - ب): «قوم تخلَّفوا عن المسجد، وصلوا في البيت جماعة؛ فإنهم ينالون فضل الجماعة، ولكن دون ما ينالون في المسجد»!!  
وانظر: «تفسير القرطبي» (٣٥١/١).

وفصلَ تقي الدين السبكي في «قضاء الأربع في أسئلة حلب» (ص ٣٣٩ وما بعد) في هذه المسألة، وفرق بين من له عادة في صلاة الجماعة، وتعذر عليه أداؤها، وبين من ليس له عادة، فقال بعد كلام: «وينبغي لك أن تضيّط عنِّي أمرَيْن أحدهما: أن من كانت عادته أن يصلِّي جماعة، وتعذرَت عليه، فصلِّي منفرداً، لعذر، =

يكتب له ثواب الجماعة، وإن لم تكن له عادة بذلك، ولكنه أراد أن يصلى جماعة، فتعذر تعلق عليه، فصلى منفرداً، لا يكتب له ثواب الجماعة، لكن يكتب له ثواب قصده لذلك، وهي جماعة أيضاً، لكنها دون الأولى، لأنها قصد مجرد، والأخرى سبقها فعل، ومن صلى منفرداً في موضع لا يمكنه أن يصلى فيه جماعة، ولم يكن له عادة، لم يكتب له ثواب جماعة، لأنه ما وجد منه قصد، ولا عادة، وإنما قلت أنه يكتب لمن له عادة، لقوله عليه السلام: «إذا مرض العبد، أو سافر، كتب الله له ما كان يعمل، صحيححاً مقيناً».

وإنما قلت إنه يكتب للمعدور الذي لا عادة له، لقوله تعالى: ﴿فَضَلَّ اللَّهُ الْمُجَاهِدِينَ يَأْمُوْلُهُمْ وَأَنْفَسُهُمْ عَلَى الْقَعْدَيْنَ دَرَجَةً وَكُلُّاً وَعَدَ اللَّهُ الْحَسَنِ فَضَلَّ اللَّهُ الْمُجَاهِدِينَ عَلَى الْقَعْدَيْنَ أَجْرًا عَظِيْمًا﴾ [النساء: ٩٥] ﴿دَرَجَتِ فِتْنَةُ وَمَفْرَةُ وَرَحْمَةُ وَكَانَ اللَّهُ غَفُورًا رَّحِيمًا﴾ [النساء: ٩٦] فالذين فضل عليهم هم المعدرون، والذين فضل عليهم درجات غير المعدرون.

وإنما قلت: إنَّ أَجْرَ الْهَمٌّ غَيْرُ أَجْرِ الْفَعْلِ، فَلَأَنَّ أَجْرَ الْفَعْلِ يُضَاعِفُ، وَأَجْرُ الْهَمٌّ  
غَيْرُ مُضَاعِفٍ، كَمَا يَفْهَمُ مِنْ حَدِيثٍ: «إِذَا هُمْ عَبْدِي بِحَسْنَةٍ، فَاقْتِبُوْهَا لَهُ حَسْنَةٌ،  
فَإِنْ عَمِلُهُمْ فَاقْتِبُوْهَا لَهُ عَشْرًا».

الأمر الثاني: أن جماعة من الفضلاء، قالوا: إن تفضيل صلاة الجماعة، على صلاة الفذ، مخصوص بالفذ الذي كان له عادة بالجماعة، لأنها تكتب له، كما سبق، وإن حيان قد علمت ما ادعاه من التخصيص.

وأنا أقول: إنه يمكن إيقاء اللفظ على عمومه، وأن كل (!!) صلاة جماعة، تفضل كل صلاة فذ، وأن صلاة الفذ، الذي اعتاد الجماعة فانقطع عنها لعذر، صلاة فذ لا صلاة جماعة، وثوابها ثواب صلاة فذ، لا ثواب صلاة جماعة، لكن الله تفضل على صاحبها، فكتب له أجر الجماعة، جراء لعادته السابقة، لا جراء على هذه الصلاة، فصلاته هذه، بصلاة واحدة، وزاده الله من فضله، لأجل عادته، أجر الجماعة، وعندي تردد، في أنه يكتب له خمس وعشرون، مع هذه فتبيّن ستة وعشرين، أو أربعين وعشرين وهذه، وهو الأقرب.

وأما ما قاله ابن حبان، فيمكن أيضاً فيه أن يقال: إن الزائد على صلاة الجماعة، حصل لاقتراض تلك الأمور، وقدر صلاة الجماعة، حصل لشهود الملائكة، وقيامهم مقام الأدميين، ولم يرد ذلك في غير هذه الحالة، فتكون صلاة جماعة، أو يقال إنها صلاة منفرد، وثوابها ثواب صلاة المنفرد، والتسع والأربعون للأمور الزائدة، فلا يلزم التخصيص، ولا التعارض.

ويبيّن على هذا التردد، أن من يشترط الجماعة في الصلاة إذا صلى منفرداً =

قال الحافظ ابن حجر في «الفتح» (١٣٥/٢): «وقد جاء عن بعض الصحابة قصر التَّضعيف إلى خمسٍ وعشرين على التَّجميع - أي في المسجد الجامع وفي المسجد العام -، مع تقرير الفضل في غيره».

روى سعيد بن منصور بإسناد حسن عن أوس المعاوري، أنه قال لعبدالله بن عمرو بن العاص: «رأيت من توضأ فأحسن الوضوء، ثم صلى في بيته؟ قال: حسن جميل». قال: فإن صلى في مسجد عشيرته؟ قال: خمس عشرة صلاة. قال: فإن مشى إلى مسجد جماعة فصلَّى فيه؟ قال: خمس وعشرون».

لعذر، هل نقول يجب القضاء؟ كمن صلى فاقد الطهور، حيث تأمره بالقضاء، فإن كان كذلك، فصلاة الملائكة إن جعلناها، كصلاة الآدميين، وأنها تصير بها جماعة، فقد يقال: إنها تكفي لسقوط القضاء، وأن من لم يجعلها صلاة جماعة، أوجب القضاء.

وبعد أن كتبت هذا بأيام، رأيت في «فتاوي أبي عبدالله الحسين بن محمد الحناطي الطبرى» رحمة الله فيمن صلى في فضاء من الأرض، بأذان وإقامة، وكان منفرداً، ثم حلف أنه صلى بالجماعة هل يلزم التكبير أم لا؟ فقال: يكون باراً في يمينه، ولا كفارة عليه.

لما روي أن النبي ﷺ قال: «من أذن وأقام، في فضاء من الأرض وصلى وحده، صلت الملائكة خلفه صفوفاً» فإذا حلف على هذا المعنى لا يحث. انتهى كلامه.

فشكرت الله تعالى على موافقة، ما خطر لي مع من تقدمني من أهل العلم والحمد لله.

ورأيت في «الموطأ» [١/٧٢ - مع «تنوير الحوالك»] - رواية يحيى الليثي] رواية معن بن عيسى عن مالك عن يحيى بن سعيد بن المسيب أنه كان يقول: «من صلى بأرض فلأة صلى عن يمينه ملك وعن شماله ملك، فإن أذن بالصلوة وأقام يشك لا يدرى أي ذلك، قال: صلى وراءه أمثال الجبال من الملائكة» والله أعلم انتهى.

وانظر - غير مأمور -: «حاشية الرهوني على شرح الزرقاني لمختصر خليل» (٧١/٧٢ - ٧٢) مع «حاشية المدنى على كنون عليه» وهو بهامشه.

وأخرج حُمَيْدُ بْنُ زَنْجَوِيَّهُ فِي كِتَابِ «الترغيب» نَحْوَهُ مِنْ حَدِيثِ  
وَاثِلَةٍ.

وَخُصَّ الْخَمْسُ وَالْعَشْرُونَ بِمَسْجِدِ الْقَبَائِلِ.

قَالَ: «وَصَلَاتُهُ فِي الْمَسْجِدِ الَّذِي يَجْمِعُ فِيهِ - أَيِّ الْجَمْعَةِ -  
بِخَمْسِ مِائَةٍ»، وَسُنْدُهُ ضَعِيفٌ.

قَلْتَ: وَهُذَا مَذْهَبُ الْإِمَامِ الْبَخَارِيِّ رَحْمَةُ اللَّهِ تَعَالَى لَهُ؛ أَعْنِي: أَنَّ  
الْأَحَادِيثَ الْوَارَدَةَ فِي فَضْلِ الْجَمَاعَةِ مَقْصُورَةٌ عَلَى مَنْ جَمَعَ فِي  
الْمَسْجِدِ؛ دُونَ مَنْ جَمَعَ فِي بَيْتِهِ؛ كَمَا فِي «الْفَتْحِ» (١٣١/٢)،  
وَ«إِرْشَادِ السَّارِيِّ» (٢٦/٢)، وَ«لَامِعِ الدَّرَارِيِّ» (١٢١/٣).

﴿ وَيَتَأَيَّدُ مَا قَلَنَاهُ بِأَنَّهُ إِذَا عَلِمَ أَنَّ الْجَمَاعَةَ فِي نَظَرِ الشَّارِعِ  
تَكُونُ فِي الْمَسَاجِدِ دُونَ الْبَيْوَتِ؛ فَإِنَّ الصَّحَّاحَةَ - رَضْوَانُ اللَّهِ عَلَيْهِمْ -  
إِذَا طَمِعُوا فِي إِدْرَاكِ الْجَمَاعَةِ؛ لَمْ يَكُونُوا يَصْلُوُهَا فِي الْبَيْوَتِ، وَكَانُوا  
يَذْهَبُونَ إِلَى الْمَسَاجِدِ، فَإِنْ فَاتَتْهُمُ الْجَمَاعَةُ؛ صَلَوُهَا فِي الْبَيْوَتِ،  
فَجَمَاعَتْهُمْ لَمْ تَكُنْ إِلَّا فِي الْمَسَاجِدِ، وَلَمْ تَكُنْ فِي الْبَيْتِ إِلَّا الصَّلَاةُ  
مُنْفَرِدًا، وَقَدْ تَغَيَّرَ الْعَرْفُ فِي زَمْنَنَا، فَجَعَلَ بَعْضُ الْمُتَرَفِّهِينَ يَجْمِعُونَ فِي  
بَيْوَتِهِمْ<sup>(١)</sup> ! !

قَالَ ﷺ: «صَلَاةُ الرَّجُلِ فِي الْجَمَاعَةِ تَضُعُفُ عَلَى صَلَاتِهِ فِي بَيْتِهِ  
وَفِي سُوقِهِ خَمْسًا وَعَشْرِينَ ضِعْفًا»، وَذَلِكَ أَنَّهُ إِذَا تَوَضَّأَ فَأَحْسَنَ

---

(١) «فِيضُ الْبَارِيِّ شَرْحُ صَحِيحِ الْبَخَارِيِّ» (١٩٣ و ٧٢/٢).

وَلَذَا كَانَ يَعْزِزُ مِنْ تَفُوْتِهِ الصَّلَاةُ فِي الْمَسَاجِدِ جَمَاعَةً!

أَخْرَجَ بَحْشُلُ فِي «تَارِيْخِ وَاسْطِ» (١٧٤) مَسْنَدًا؛ قَالَ: «رَأَيْتُ أَبَا الْبَيْثَ بَطْرُوسَ  
يَعْزِزَهُ . قَلْتَ: مَا شَانَهُ؟ قَالُوا: فَاتَتْهُ الصَّلَاةُ فِي جَمَاعَةٍ».

وَكَانَ يَعَاذُهُمْ أَحَدُهُمْ نَفْسَهُ وَيَعَاقِبُهُمْ عَلَى فَوَاتِهِ الْجَمَاعَةِ.

أَسَنَدَ أَحْمَدُ فِي «الْعَلَلِ وَمَعْرِفَةِ الرِّجَالِ» رَقْمَ (٥٠٣٣) إِلَى ثَعِيمَ بْنِ حَمَادَ قَالَ: «جَاءَ  
ضِيَّمَانَ بْنَ إِسْمَاعِيلَ إِلَى الْمَسَاجِدِ وَقَدْ صَلَّى النَّاسُ وَفَاتَتْهُ الصَّلَاةُ، فَجَعَلَ عَلَى نَفْسِهِ  
أَنْ لَا يَخْرُجَ مِنَ الْمَسَاجِدِ حَتَّى يَلْقَى اللَّهَ، قَالَ: فَجَعَلَهُ بَيْتَهُ حَتَّى مَاتَ».

الوضوء، ثم خرج إلى المسجد لا يُخْرِجُه إلا الصلاة؛ لم يخط خطوة إلا رُفعت له بها درجة، وَحُطَّ عنه بها خطيئة، فإذا صلَّى؛ لم تزل الملائكة تصلِّي عليه، ما دام في مصلاه: اللهم صلْ عَلَيْهِ، اللهم ارحْمْهُ، ولا يزال أحدُكم في صلاة ما انتظر الصلاة»<sup>(١)</sup>.

فقوله عليه السلام: «ثم خرج إلى المسجد»: عَلَّة منصوصة، فلا يجوز إلغاؤها، وحيثَنَّد يختصُّ تضييف الأجر بمن أتاهَا مِنَ الْبُعْدِ، فلا يحصل التَّضييف لمن صلَّى في بيته في الجمعة<sup>(٢)</sup>.

قال الكشميري رحمه الله تعالى في «فيض الباري» (١٩٣/٢) - (١٩٤): «إِنْ شَئْتَ قُلْتَ: إِنَّ الصَّلَاةَ فِي الْبَيْتِ مُفْضُولَةٌ عَنِ الصَّلَاةِ فِي الْمَسْجِدِ؛ فَإِنَّهُمَا عَبَارَتَانِ عَنْ مَعْنَى وَاحِدٍ عَلَى الْفَرَضِ الْمُذَكُورِ، بَقِيَ تَجْمِيعُ فَائِتَ الْجَمَاعَةِ فِي بَيْتِهِ، فَهُوَ بِمَعْزِلٍ عَنِ النَّظَرِ؛ لِأَنَّهُ مِنَ الْعَوَارِضِ، لَا أَنَّ الْجَمَاعَاتِ مُشْرُوِّعَةٌ فِي الْبَيْوَتِ؛ لِيُئْتَى عَلَيْهَا الْأَحْكَامُ» انتهى.

٥ - ولهذا يجوز للرجل إذا فاتته الجمعة أن يذهب إلى مسجد آخر، فيصلِّيَها فيه؛ لينال التَّضييف<sup>(٣)</sup>.

قال البخاري في «صححه»: «وَكَانَ الأَسْوَدُ إِذَا فَاتَتْهُ الْجَمَاعَةُ؛

(١) أخرجه: البخاري في «صححه» (كتاب الأذان، باب فضل صلاة الجمعة ١٣١/٢، رقم ٦٤٧ - مع فتح الباري).

(٢) قال شيخ الإسلام ابن تيمية في «الفتاوى الكبرى» (١٢٥/١): «مَنْ اعْتَقَدَ أَنَّ الصَّلَاةَ فِي بَيْتِهِ أَفْضَلُ مِنْ صَلَاةِ الْجَمَاعَةِ فِي مَسْجِدِ الْمُسْلِمِينَ؛ فَهُوَ ضَالٌّ مُبْتَدِعٌ بِاِتْفَاقِ الْمُسْلِمِينَ؛ فَإِنَّ صَلَاةَ الْجَمَاعَةِ إِمَّا فَرِضَ عَلَى الْأَعْيَانِ، وَإِمَّا فَرِضَ عَلَى الْكَفَايَةِ، وَاللَّازِمُ مِنَ الْكِتَابِ وَالسُّنْنَةِ أَنَّهَا وَاجِبَةٌ عَلَى الْأَعْيَانِ».

وانظر: «الصلوة وحكم تاركها» (ص ١٣٤) لابن القيم.

(٣) انظر: «الأم» (١٨٠/١)، و«شرح فتح القدير» (٣٤٥/١)، و«المبسوط» (١٦٦/١)، و«البنيان في شرح الهدایة» (٣٠٥/٢)، و«تبيين الحقائق» (١٣٣/١)، و«الشرح الممتع على زاد المستقنع» (٢٤٢/٤).

ذهب إلى مسجد آخر»<sup>(١)</sup>.

قلت: وَصَلَ هَذَا الْأَئْرَ جَمَاعَةُ:

قال عبد الرزاق: عن الثوري عن الربيع بن أبي راشد؛ قال: «رأيت سعيد بن جبير جاءنا وقد صلّينا، فسمع مؤذنا، فخرج إليه»<sup>(٢)</sup>.

وقال أيضاً: عن الثوري عن الحسن بن عبيدة الله عن إبراهيم؛ قال: « فعله الأسود، يقول مرّة: اتبع المساجد»<sup>(٣)</sup>.

وروى أبو بكر بن أبي شيبة عن محمد بن فضيل عن الحسن بن عبيدة الله عن إبراهيم عن الأسود: «أنه كان إذا فاتته الصلاة في مسجد قومه؛ ذهب إلى مسجد آخر»<sup>(٤)</sup>.

وروى أبو الشيخ في كتاب «الترغيب»: ثنا محمد بن نمير؛ ثنا إسماعيل بن عمرو؛ ثنا حفص بن غياث عن الأعمش عن إبراهيم؛ قال: «كان الأسود بن يزيد إذا فاتته الجماعة في مسجد قومه؛ علق النعلين بيديه، وتبع المساجد، حتى يصيب جماعة»<sup>(٥)</sup>.

وقد رُوي ذلك عن حذيفة وسعيد بن جبير.

وذكر الطحاوي عن الكوفيين ومالك: إن شاء صلّى في مسجده، وإن شاء أتى مسجداً آخر تطلب فيه الجماعة؛ إلا أن مالكاً قال: إلا أن يكون في المسجد الحرام، أو في مسجد رسول الله ﷺ، فلا يخرج منه ويصلّي فيه وحده؛ لأن الصلاة في هذين المسجدين أعظم

(١) «صحيح البخاري» (كتاب الأذان، باب فضل صلاة الجمعة، ١٣١/٢ - مع الفتح).

(٢) «مصنف عبد الرزاق» (٥١٥/١) (رقم ١٩٧٣).

(٣) «مصنف عبد الرزاق» (٥١٥/١) (رقم ١٩٧٤).

(٤) «مصنف ابن أبي شيبة» (٢٠٥/٢)، وإسناده صحيح؛ كما قال الحافظ في «الفتح» (١٣١/٢)، والعييني في «عمدة القاري» (١٦٥/٥)، والقططاني في «إرشاد الساري» (٢٥/٢).

(٥) انظر: «تغليق التعليق» (٢٧٦/٢).

أَجْرًا مَمْنَ صَلَّى فِي جَمَاعَةٍ<sup>(١)</sup> - يَعْنِي: فِي مَسْجِدٍ آخَرَ - .

٢ - يجوز لمن صلى منفرداً ثم أدرك جماعة يصلّون أن يصلّي  
• معهم (٢)

أخرج: ابن سَعْد، وابن أَبِي شَيْبَةَ، وَأَحْمَدَ، وَأَبُو دَاوِدَ،  
وَالْتَّسَائِيَ، وَالْتَّرْمِذِيَ، وَالْدَّارِقَطْنِيَ، وَابْنُ حَبَّانَ، وَابْنُ خَرِيمَةَ،  
وَالْطَّيَالِسِيَ، وَالْبَيْهَقِيَ، وَالْحَاكِمُ؛ عَنْ يَزِيدَ بْنِ الْأَسْوَدِ الْعَامِرِيِّ: «أَنَّ  
النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ  
رَجُلَيْنِ لَمْ يَصْلِيَا مَعَهُ، فَقَالَ: مَا مَنْعَكُمَا أَنْ تَصْلِيَا مَعَنَا؟ قَالَا: يَا  
رَسُولَ اللَّهِ! قَدْ صَلَّيْنَا فِي رَحَالِنَا. قَالَ: فَلَا تَفْعَلَا، إِذَا صَلَّيْتُمَا فِي  
رَحَالِكُمَا، ثُمَّ أَتَيْتُمَا مَسْجِدَ جَمَاعَةَ؛ فَصَلِّيَا مَعَهُمْ؛ فَإِنَّهَا لَكُمْ نَافِلَةٌ»<sup>(٣)</sup>.

(٤) «عمدة القاري» (٥/٦٥).

(٢) انظر: «مسائل الإمام أحمد» لابنه صالح (رقم ١٢١٦، ١٢٥٨)، و«روضة الطالبين» (٣٤٣/١)، و«التمهيد لما في الموطأ من المعاني والأسانيد» (٤/٢٤٣)، و«الذخيرة» (٢٦٤/٢ - ٢٦٥ - ٢٦٧ - ٢٧١)، و«الستلقين» (١/١١٨)، و«عقد الجواهر الثمينة» (١/١٨٩)، و«المعونة» (١/٢٥٧، ٢٥٨)، و«التفريع» (١/٢٦٣)، و«نيل المأرب» (١/١٧٢)، و«المحرر في الفقه» (١/٩٦)، و«بلغة الساغب» (٨١)، و«منار السبيل» (١/١٢٠)، و«الغاية القصوى» (١/٣١٣)، و«التنبيه» (٣٨)، و«نهاية المحتاج» (٢/١٥٠)، و«البنيان في شرح الهدایة» (١/٣٠٥)، و«شرح الممتع على زاد المستقنع» (٤/٢٢٠ - ٢٢٢).

(٣) أخرجه: ابن سعد في «الطبقات الكبرى» (٥١٧/٥)، وابن أبي شيبة في «المصنف» (٢٧٢/٢)، وأحمد في «المسند» (٤/٤ - ١٦١ - ١٦٠)، وأبو داود في «سننه» (كتاب الصلاة)، باب فيمن صلى في منزله ثم أدرك الجماعة يصلّي معهم، ١٥٧/١، والنسائي في «المجتبى» (كتاب الإمامة)، باب إعادة الفجر مع الجماعة لمن صلى وحده، ١١٢/٢، والترمذى في «الجامع» (أبواب الصلاة)، باب ما جاء في الرجل يصلّي وحده ثم يدرك الجماعة، ٢٢٤/١، والدارقطنی في «السنن» (كتاب الصلاة)، باب من كان يصلّي الصبح وحده ثم أدرك الجماعة فليصلّ معهم، ٤١٤/١، وابن حبان في «الصحيح» (رقم ٤٣٤ - موارد الظمان)، وابن خزيمة في «الصحيح» (٦٧/٣) (رقم ١٦٣٨)، والطيالسى في =

وقال ﷺ: «إذا صلَّى أحدُكم في بيته، ثم دخل المسجد والقوم يصلُّون؛ فليُصلِّي معهم؛ تكون له نافلة»<sup>(١)</sup>.

وصلة الجماعة المعنوية في هذين الحديثين هي الجماعة الأولى مع الإمام الراتب أو من ينوب عنه.

٧ - هل يجوز لمن صلَّى في جماعة، ثم أدرك جماعة يصلُّون أن يصلِّي معهم؟

الجواب عن هذا فيه تفصيل:

إن صلَّى جماعة في بيته، ثم ذهب إلى المسجد الجامع؛ فله أن يصلِّي مع الإمام الراتب؛ لعموم الأحاديث التي تحدُّث على ذلك.

وإن صلَّى جماعة مع الإمام الراتب، ثم ذهب لمسجد آخر، ووجد إمامه الراتب يصلِّي؛ فلا تلزمه إعادة الصلاة معه، ولا يدخل المسجد، وليرجع؛ فإنه بدخوله يوجِبُ على نفسه أن يتعمَّدَ الصلاة مع الإمام، وإلا يلحقُه النهي الوارد في الحديثين السابقين<sup>(٢)</sup>.

= «المسند» (رقم ١٢٤٧)، والبيهقي في «الخلافيات» (٢/ لوحه ٥٥ ب - مخطوط)، والحاكم في «المستدرك» (٢٤٤/١ - ٢٤٥) وصححه ووافقه الذهبي.

ونقل ابن حجر في «التلخيص الحبير» (٢٩/٢) تصحيفه عن ابن السكن، ووافقه.

(١) أخرجه: أحمد في «المسند» (٣٤/٤ و ٣٣٨)، ومالك في «الموطأ» (١٣٢/١)، وابن حبان في «الصحيح» (رقم ٤٣٣ - موارد)، والنسائي في «المجتبى» (١٣٧/١)، والحاكم في «المستدرك» (١٤٤/١) وقال: «حديث صحيح».

والحديث صحيح لشهادته، انظرها في: «إرواء الغليل» (٢/٣١٤ - ٣١٥) و«سلسلة الأحاديث الصحيحة» (٣/٣٢٤ - ٣٢٥) (رقم ١٣٣٧).

(٢) واختلف الفقهاء فيمن دخل المسجد ويكون قد صلَّى، فمنهم من قال: يعيد إن صلَّى منفرداً، ومنهم من خصَّ الإعادة ببعض الصلوات دون البعض الآخر.

وانظر تفصيل المسألة في: «الأوسط» (٤١٠/٢) لابن المنذر، و«مصنف ابن أبي شيبة» (٣٤٨/٨ - ط دار الفكر)، و«مسائل أبي داود لأحمد» (٤٨)، و«معالم السنن» (١٦٤/١)، و«الإشراف على مسائل الخلاف» (٩٣/١)، و«بداية المجتهد» (١٤٢/١)، و«القوانين الفقهية» (ص ٤٨ - ٤٩)، و«الذخيرة» (٢٦٧/٢)، =

٨ - وإن صلّى منفرداً، أو جاء لصلاة الجمعة في المسجد، فوجد الإمام قد فرغ منها؛ فهل له أن يُقيم جماعة ثانية، وخاصة في مسجد الإمام راتب.

هذا ما وقع فيه الخلاف بين فقهاء المسلمين، وسبعين آراءهم وحججهم في هذه الرسالة اللطيفة التي أسميناها «إعلام العايد بحكم تكرار الجمعة في المسجد الواحد».

فلنبدأ بالمقصود، بعون الملك المعبد.



---

= و«تفسير القرطبي» (١/٣٥١ - ٣٥٢)، و«حاشية العدوي» (١/٢٦٧ - ٢٦٩)، و«البيان والتحصيل» (٢/١٨)، و«حاشية الرهوني» (٢/٧٥، ٧٧)، و«شرح زروق مع شرح ابن ناجي الغروي على متن الرسالة» (١/١٩٤ - ١٩٥)، و«مجموع فتاوى ابن تيمية» (٢٥٩/٢٣)، و«بذل المجهود» (٣/٢٤٠ - ٢٤١)، و«فقه الأوزاعي» (١/٢٢٩)، و«فقه سعيد بن المسيب» (١/٢٩٠ - ٢٩١)، و«المغني» (١/٥٧٠)، و«المدونة الكبرى» (١/٨٧)، و«الأصل» (١/١٧٨)، و«الأم» (٧/٢٠٧)، و«مسائل أحمد وإسحاق» (١/٣٣)، و«روضة الطالبين» (١/٣٤٤)، و«الجامع الصغير» (٩٠ - مع شرحه النافع الكبير)، و«النكت» (١٧٠ - ١٧١) للسرخسي، و«تفريح التحقيق» (٢/١٠٢١) لمحمد بن عبدالهادي.

## الفصل الأول

المانعون ل الجمعة الثانية في مسجد  
قد صلّى فيه وبيان أدلةهم وقيودهم

اختلف العلماء في حكم إقامة الصلاة جماعةً مرتين على  
مذهبين :

٩ - المذهب الأول: المنع من ذلك، و اختيار الصلاة فرادى عن  
الصلاه في جماعه في مسجد قد صلّى فيه مرّة، وهذا مذهب كل من:  
سفيان الثوريّ، وعبدالله بن المبارك، ومالك بن أنس، و محمد بن  
إدريس الشافعىّ، واللّيث بن سعد، والأوزاعيّ، والزّهريّ، وعثمان  
البّيّ، وربيعة، والنعمان بن ثابت أبي حنيفة، ويعقوب بن إبراهيم أبي  
يوسف القاضي، ومحمد بن الحسن الشّيباني، والقاسم بن محمد،  
ويحيى بن سعيد، وسالم بن عبد الله، وأبي قلابة، وعبدالرّزاق  
الصّنعاني، وابن عون، وأيوب السّختياني، والحسن البصري، وعلقمة،  
والأسود بن يزيد، والنّخعىّ، وهو ما ذهب إليه الصحابيُّ الجليلُ  
عبدالله بن مسعود.

وإليك التّفصيل :

قال الإمام التّرمذى في المنع: «وَهَذَا قَوْلُ سَفِيَانَ، وَابْنِ الْمُبَارَكِ،  
وَمَالِكِ، وَالشَّافِعِيِّ؛ فَهُؤُلَاءِ يَخْتَارُونَ الصَّلَاةَ فَرَادِيَّةً عَنِ الصَّلَاةِ فِي

جماعة في مسجد قد صُلِّي فيه مرّة»<sup>(١)</sup>.

وأخرج عبد الرزاق في «مصنفه» (٢٩٣/٢ - ٢٩٤) رقم (٣٤٢٦) أثراً في المتن عن الحسن، وقال: «وبه يأخذ الشوري»<sup>(٢)</sup>.

وقال عبد الرزاق: «وبه نأخذ أيضاً».

وأخرج ابن أبي شيبة في «مصنفه» (٣٢٣/٢) عن وكيع عن أفلح، قال: «دخلنا مع القاسم المسجد وقد صُلِّي فيه». قال: «فصلى القاسم وحده».

وقال الإمام الشافعي: «إذا كان للمسجد إمام راتب، ففاقت رجلاً - أو رجالاً - فيه الصلاة؛ صلوا فُرادى، ولا أحب أن يصلوا فيه جماعة، فإن فعلوا؛ أجزأتهم الجماعة فيه»<sup>(٣)</sup>.

ونقل الزركشي في «البحر المحيط» (٨٦/٦) تحت مبحث (سد الذرائع) عنه ما نصه:

«قلت: ونص الشافعي في البوطي على كراهة التجميع بالصلاة في مسجد قد صليت فيه تلك الصلاة إذا كان له إمام راتب. قال: وإنما كرهته لئلا يعمد قوم لا يرضون إماماً فيصلون بِإمامٍ غيره».

وفي «المدونة الكبرى»: «قلت: فلو كان رجلاً، هو إمام مسجد قوم ومؤذنهم، أذن وأقام، فلم يأته أحد، فصلى وحده، ثم أتى أهل المسجد الذين كانوا يصلون فيه؟

قال: فليصلوا أبداً، ولا يجمعوا؛ لأن إمامهم قد أذن وصلَّى.

(١) «جامع الترمذى» (٤٣٠/١)، ونحوه في «شرح السنة» (٤٣٧/٣).

(٢) وانظر «موسوعة فقه سفيان الثوري» (ص ٥٧٠ - ٥٧١).

(٣) «الأم» (١٨٠/١)، فالعجب من السرخي إذ ذكر في «المبسوط» (١٣٥/١) عن الشافعى عدم الكراهة في تكرار الجماعة!! وهذا يخالف المنسوب عنه، فتنبه يا تولى الله هداك.

قال: وهو قول مالك.

قلت: أرأيَت إنْ أتَى هَذَا الرَّجُلُ الَّذِي أَذْنَ فِي الْمَسْجِدِ، وَصَلَّى وَحْدَهُ أَتَى مَسْجِدًا، فَأَقِيمَتِ الصَّلَاةُ: أَيُعِيدُ أَمْ لَا فِي جَمَاعَةٍ فِي قَوْلِ مَالِكِ؟

قال: لَا أَحْفَظُ عَنْ مَالِكِ فِيهِ شَيْئًا، وَلَكِنْ لَا يَعِيدُ؛ لَأَنَّ مَالِكَأَنْ جَعَلَهُ وَحْدَهُ جَمَاعَةً<sup>(١)</sup>.

قال محمد بن الحسن الشيباني: «قال أبو حنيفة رحمه الله في مؤذن أذن لقوم ثم انتظر هل يأتيه أحد، فلم يأتيه أحد، فاقام وصلّى وحده، ثم جاء الناس بعد أن يفرغ أعيد الصلاة معهم؟ قال: لا يعيد الصلاة معهم ولا يجتمع في مسجد مرتين.

وقال أهل المدينة مثل قول أبي حنيفة.

وقال أهل المدينة: ومن جاء بعد انصرافه - أي: الإمام الراتب - فليصل لنفسه وحده<sup>(٢)</sup>.

وقال القاضي عبد الوهاب: «وتكره إعادة الجماعة في المساجد التي لها أئمة مرتبون»<sup>(٣)</sup>.

وقال التونسي في «المعيار المغارب»: «وسئل سيد عيسى الغيريني عن إعادة الصلاة في مسجد إمام راتب؟ فأجاب: إعادة الصلاة في مسجد له إمام راتب مرتين: مذهب مالك المنع منه، وفتح هذا الباب بالفتوى في إقليمنا بغير مذهب مالك لا يسوغ (٤).

(١) «المدونة الكبرى» (٨٩/١).

وانظر في كون صلاة الإمام وحده جماعة: «التفريع» (٢٦٢/١ - ٢٦٣)، و«شرح زروق» مع شرح ابن ناجي الغروي على متن الرسالة» (١٩٧/١، ١٩٨).

(٢) «الحجۃ على أهل المدينة» (٧٨/١ - ٨٣).

(٣) المعونة على مذهب عالم المدينة (٢٥٨/١) ونحوه في «التفريع» (٢٦٢/١) لابن الجلاب.

وهذا هو الذي فعله سُحنون والحارث، لِمَا وَلِيَا الْقَضَاء؛ فرَّقا جميع حِلَقَ الْمُخَالِفِينَ، وَمَنْعَمَا الْفَتَوْيَ بِغَيْرِ مَذَهَبِ مَالِكٍ، فَيَجِبُ عَلَى الْحَاكِمِ الْمَنْعُ مِنْهُ، وَتَأْدِيبُ الْمُفْتَيِّ بِهِ، بِحَسْبِ حَالِهِ، بَعْدِ نَهْيِهِ عَنْ ذَلِكَ، وَاللَّهُ أَعْلَمُ<sup>(١)</sup> انتهى.

وَقَالَ الصَّاوِيُّ الْمَالِكِيُّ فِي مَنْعِ إِقَامَةِ الْجَمَاعَةِ فِي مَسْجِدٍ قَدْ صُلِّيَ فِيهِ مَرَّةً: «أَعْلَمُ أَنَّ الْمَصْنُفَ - أَيِّ الشِّيْخِ الدَّرْدِيرَ - جَزَمَ بِالْكُرَاهِيَّةِ تَبَعًا لِّ«خَلِيل»، وَ«الرِّسَالَة»، وَ«الْجَلَاب»، وَعَبَرَ ابْنُ بَشِيرٍ وَالْلَّخْمِيِّ وَغَيْرُهُمَا بِالْمَنْعِ، وَهُوَ ظَاهِرٌ قَوْلُ «الْمَدْوَنَة»»<sup>(٢)</sup>.

وَحَمِلَهَا التَّادِلِيُّ عَلَى التَّحْرِيمِ، وَعَبَرَ ابْنُ الْحَاجِبِ بِالْكُرَاهِيَّةِ أَيْضًا<sup>(٣)</sup>.

وَقَالَ ابْنُ جُرْيٍ: «وَلَا يَجْمِعُ فِي مَسْجِدٍ وَاحِدٍ مَرَّتَيْنَ؛ خَلَافًا لِابْنِ حَنْبَل»<sup>(٤)</sup>.

وَقَالَ ابْنُ فَرْحَوْنَ: «وَإِذَا كَانَ لِلْمَسْجِدِ إِمَامٌ رَاتِبٌ فِي بَعْضِ الْصَّلَاةِ فَلَا تَجُوزُ الْجَمَاعَةُ لِغَيْرِهِ فِي تَلْكُ الصَّلَاةِ. قَالَ ابْنُ بَشِيرٍ: وَلَا خَلَافٌ فِي مَنْعِ ذَلِكَ. وَأَخْتَلَفَ فِي عَلَةِ الْمَنْعِ: هُلْ هُوَ حَمَايَةٌ مِنْ تَطْرُقِ أَهْلِ الْبَدْعِ، أَوْ حَمَايَةٌ مِنْ الْأَذَى لِلْأَئْمَةِ. وَفَائِدَةُ ذَلِكَ إِذْنُ الْإِمَامِ، هُلْ يَبِيعُ ذَلِكَ أَمْ لَا. فَعَلَى الْأَوَّلِ لَا يَجُوزُ، وَعَلَى الثَّانِي يَجُوزُ»<sup>(٥)</sup>.

وَنَقْلُ الْمَنْعِ التَّوْوِيُّ عَنْ: عُثْمَانَ الْبَتَّيْ، وَالْأَوْزَاعِيِّ، وَمَالِكٍ،

(١) «الْمَعْيَارُ الْمَعْرُوبُ» (١٧٤/١).

(٢) «بَلْغَةُ السَّالِكِ» (١٥٩/١).

وَانْظُرْ: «عَقْدُ الْجَوَاهِرِ التَّمِيِّنَة» (١٩١/١) لِابْنِ شَاسِ، وَ«شَرْحُ زَرْوَقِ وَابْنِ نَاجِيِّ الْغَرْوِيِّ عَلَى الرِّسَالَةِ» (١٩٨/١)، وَ«الْفَقْهُ الْمَالِكِيُّ وَأَدْلَتُهُ» (٣٤٠/١).

(٣) شَرْحُ ابْنِ نَاجِيِّ الْغَرْوِيِّ عَلَى الرِّسَالَةِ (١٩٨/١).

(٤) «الْقَوَانِينُ الْفَقِيهِيَّةُ» (ص ٤٩).

(٥) «تَبَصُّرُ الْحَكَامِ» (١٣٦/٢).

واللّيث، والثّوري، وأبى حنيفة<sup>(١)</sup>.

وقال العيني: «تُنكرَة الجماعة في مسجدٍ بأذانٍ وإقامةٍ بعدها صلّى أهله بجماعة، وبه قال الشافعى وأحمد (!) ومالك»<sup>(٢)</sup>.

قلت: في نقل الكراهة عن أحمد نظر، والمشهور عنه وفي مذهبه خلاف ما نقله العيني؟ كما سيأتي.

ونسبه العيني أيضاً في «عمدة القاري» (١٦٥/٥) إلى: سالم، والقاسم، وأبى قلابة، ومالك، واللّيث، وابن المبارك، والثّوري، والأوزاعي، وأبى حنيفة، والشافعى.

وقال ابن الجوزي في «التحقيق»: «ونقل عن أبى حنيفة أَنَّه قال: لا يجوز إعادة الجماعة في مسجدٍ له إمامٌ راتب»<sup>(٣)</sup>.

وقال البيهقى: «عن يوئس عن الحسن - أى البصري - أَنَّه كرهه»<sup>(٤)</sup>.

وحكى عنه الجواز، وأفاد العيني أن الممنوع قول للحسن في رواية!!

قلت: والممنوع عنه أقوى، والجواز محمول على موضع تكون الجماعة فيه بعد أن صلّى تفرق الكلمة؛ كما سيأتي بيانه إن شاء الله تعالى<sup>(٥)</sup>.

وقال البيهقى أيضاً: «وقد حكى ابن المُنْذِر كراهيته ذلك عن: سالم بن عبد الله، وأبى قلابة، وابن عُون، وأيوب، والبَتِّي، ومالك،

(١) «المجموع» (٤/٢٢٢).

(٢) «البنية في شرح الهدایة» (٢/٣٥ - ٣٠٦).

(٣) انظر: «نصب الرأي» (٢/٥٨)، و«تفقيق التحقيق» (٢/١١٥).

(٤) «السنن الكبرى» (٣/٧٠).

(٥) انظر: (ص ٦١ - ٦٠).

واللَّيْثُ، وسفيانُ الثَّوْرِيَّ، والأوزاعيُّ، وأصحابُ الرأيِّ<sup>(١)</sup> .  
ونقلَهُ الشَّوْكَانِيُّ<sup>(٢)</sup> ، وعنهُ السَّهَارَنْقُوريُّ<sup>(٣)</sup> .

وقال ابنُ قَدَّامَةَ: «وَقَالَ سَالِمُ وَأَبُو قِلَّابَةَ وَأَيُّوبَ وَابْنَ عَوْنَ وَالْأَوزاعيَّ وَالشَّافعِيَّ: لَا تُعَادُ الْجَمَاعَةُ فِي مَسْجِدٍ لَهُ إِمَامٌ رَاتِبٌ فِي غَيْرِ مَمْرُّ النَّاسِ»<sup>(٤)</sup> .

وأَسْنَدَ عَبْدُ الرَّزَاقَ - وَنَقْلَهُ ابْنُ حَزْمَ - عَنْ أَيُّوبِ أَنَّهُ صَلَّى جَمَاعَةَ ثَانِيَّةَ فِي سَفَرٍ لَهُ مِنْ مَكَّةَ إِلَى الْبَصَرَةِ، وَلَا يُعَارِضُ مَا ذُكِرَ عَنْهُ آنَفَأَ؛ فَإِنَّهُ يَرَى الْكُرَاهَةَ فِي غَيْرِ مَمْرُّ النَّاسِ؛ أَيِّ: فِي غَيْرِ مَسَاجِدِ الطُّرُقَاتِ، وَسِيَّاتِي بِيَانُ ذَلِكَ عَنْهُ إِنْ شَاءَ اللَّهُ<sup>(٥)</sup> .

وَقَالَ عَلَيُّ الْقَارِيُّ الْحَنْفِيُّ: «ثُمَّ تَكْرَارُ الْجَمَاعَةِ مَكْرُوهٌ عِنْدَنَا وَمَالِكٍ وَالشَّافعِيِّ فِي الْأَصْحَاحِ؛ خَلَافَاً لِأَحْمَدَ، وَمَا يَفْعُلُهُ بَعْضُ النَّاسِ مِنِ الْاِقْتِدَاءِ بِالشَّافعِيِّ فِي الصَّبَحِ أَوْلَأَ، ثُمَّ إِعَادَتِهِ مَعَ الْحَنْفِيِّ؛ مَعْلَلاً بِأَنَّ صَلَاتَةَ الشَّافعِيِّ أَوْلَ صَلَاتَةً أُقْيِّمَتْ، فَنَصَلِي مَعَهُ وَنَعِيَّدُهَا؛ لِأَنَّهَا وَقَعَتْ مَكْرُوهَةً؛ فَعَجِيبٌ وَغَرِيبٌ؛ لِأَنَّ الشُّرُوعَ فِي الصَّلَاتَةِ مَعَ احْتِمَالِ الْفَسَادِ وَتَحْقِيقِ الْكُرَاهَةِ قَبِيْحٌ؛ لِمَا فِيهِ مِنْ تَعْرِيْضِ الْعَمَلِ لِلْبَطْلَانِ أَوِ النَّقْصَانِ، فَتَعَيَّنَ الْاحْتِرَازُ عَنْهُ؛ كَمَا لَا يَخْفَى عَلَى الْأَعْيَانِ»<sup>(٦)</sup> .

وَذَكَرَ الْقَدُورِيُّ أَنَّهُ إِذَا فَاتَتِهِ الْجَمَاعَةُ؛ جَمْعُ بَاهْلِهِ فِي مَنْزِلِهِ<sup>(٧)</sup> .  
وَفِي «الظَّهِيرَةِ»: «لَوْ دَخَلَ جَمَاعَةُ الْمَسْجِدِ بَعْدَمَا صَلَّى فِيهِ أَهْلُهُ؛

(١) «مَعْرِفَةُ السَّنَنِ وَالْأَثَارِ» (لِ ٢٩/٢ - مُخْطُوطٌ).

(٢) «نَيلُ الْأَوْطَارِ» (٣/١٨٥).

(٣) «بَذْلُ الْمَجْهُودِ فِي حَلِّ أَبِي دَاوُدِ» (٤/١٧٧).

(٤) «الْمَعْنَى مَعَ الشَّرْحِ الْكَبِيرِ» (٢/٧ - ٨).

(٥) انْظُرْ (ص ٦١).

(٦) «فَصُولُ مَهْمَةٍ فِي حَصْولِ الْمُتَمَمَةِ» (٥٧ - ٥٩ بِتَحْقِيقِيِّ)، وَانْظُرْ لِزَاماً: «الْعِلْمُ الشَّامِخُ فِي إِيْثَارِ الْحَقِّ عَلَى الْأَبَاءِ وَالْمَشَايِخِ» (٤٧٧).

(٧) «بَدَائِعُ الصَّنَائِعِ» (١/١٥٦).

يصلُّون وَحْدَانًا، وَهُوَ ظَاهِرُ الرِّوَايَةِ»<sup>(١)</sup>.

قلت: ظاهر الرِّوَايَةِ: هِيَ الْمَسَائِلُ الْمَرْوِيَّةُ عَنْ أَصْحَابِ الْمَذَاهِبِ الْثَلَاثَةِ - أَبِي حَنِيفَةَ وَأَبِي يُوسُفَ وَمُحَمَّدِ بْنِ الْحَسَنِ الشَّيْبَانِيِّ -، وَقَدْ يَلْحُقُ بِهِمْ مَا يُرَوِّى عَنْ غَيْرِهِمْ؛ كُزُفُرُ وَالْحَسَنُ، وَالْفَالِبُ الشَّائِعُ قَوْلُ الْثَلَاثَةِ أَوْ قَوْلُ بَعْضِهِمْ.

وَسِيَّاتِي فِي الدَّلِيلِ الْثَالِثِ مِنَ الْأَدَلَّةِ النَّقْلِيَّةِ نَقْلُ الْكُرَاهَةِ عَنْ كُلِّ مِنْ: ابْنِ مُسْعُودٍ، وَسَالِمَ، وَابْنِ شَهَابٍ، وَيَحِيَّيِّي بْنِ سَعِيدٍ، وَرَبِيعَةَ، وَاللَّبِيْثَ، وَالْزُّهْرِيَّ، وَالْأَسْوَدَ، وَعَلْقَمَةَ.

---

(١) «حاشية ابن عابدين» (٥٥٣/١).

## أدلة المنه

استدلّ المانعون بالمنقول والمعقول:

١٠ - فاستدلّ لهم بالمنقول من ثلاثة وجوه:

### الأول: القرآن الكريم

قال الله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ اخْتَذَلُوا مَسْجِدًا ضَرَارًا وَكُفْرًا وَتَقْرِيبًا بَيْنَ الْمُؤْمِنِينَ وَإِرْصَادًا لِمَنْ حَارَبَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ مِنْ قَبْلُ وَلَيَحْلِفُنَّ إِنَّ أَرْدَنَّا إِلَّا الْحُسْنَى وَاللَّهُ يَشْهُدُ إِنَّهُمْ لَكَذِبُونَ﴾<sup>(١)</sup>.

ووجه الدلالة من الآية: قوله تعالى: ﴿وَتَقْرِيبًا بَيْنَ الْمُؤْمِنِينَ﴾؛ فهي منطوق في أن الجماعة لا ينبغي أن تفرق، وينبغي للمؤمنين أن تجتمع كتمثّلهم، ولا يكون ذلك في الصلاة إلّا بالجماعة الأولى، مع الإمام الراتب.

قال القاضي أبو بكر بن العربي رحمه الله تعالى: «يعني: أنهم كانوا جماعة واحدة، في مسجد واحد، فأرادوا<sup>(٢)</sup> أن يفرقوا شملهم في الطاعة، وينفردوا عنهم للكفر والمعصية، وهذا يدلّك على أنّ المقصود الأكثـر والغرض الأظـهـر من وضع الجمـاعة: تأـلـيف القـلـوبـ والـكـلـمـةـ عـلـىـ الطـاعـةـ، وـعـقـدـ الـذـمـامـ، وـالـحـرـمةـ بـفـعـلـ الـدـيـانـةـ، حتـىـ يـقـعـ

(١) سورة التوبـةـ: الآيةـ ١٠٧ـ.

(٢) أي: المنافقـينـ.

الأنس بالمخالطة، وتصفو القلوب من وَضَرٍ<sup>(١)</sup> الأحقاد والحسادة.

ولهذا المعنى تفطن مالك رضي الله عنه حين قال: إِنَّه لَا تصلَّى جماعتان في مسجد واحد، ولا بِإِمامَيْنِ، ولا بِإِمامٍ وَاحِدٍ؛ خلافاً لسائر العلماء<sup>(٢)!</sup>

وقد رُوي عن الشافعِيَّ المُنْعُ، حيث كان ذلك تشبيتاً لِلكلمة، وإبطالاً لِهذه الحِكْمَة، وذرِيعةً إِلَى أن نقول: مَنْ أَرَادَ الْانْفِرَادَ عَنِ الْجَمَاعَةِ؛ كَانَ لَهُ عُذْرٌ، فَيَقِيمُ جَمَاعَةً، وَيَقُدُّمُ إِمامَهُ، فَيَقُولُ الْخَلَافُ، وَيُبَطِّلُ النِّظَامَ، وَخَفِيَّ ذَلِكَ عَلَيْهِمْ! وَهَكُذا كَانَ شَأْنُهُمْ، وَهُوَ أَثْبَتُ قَدْمَمَاً مِنْهُمْ فِي الْحِكْمَةِ، وَأَعْلَمُ بِمَقَاطِعِ الشَّرِيعَةِ<sup>(٣)</sup>.

## الثاني: السنة النبوية

وَاسْتَدَلَّ الْمَانِعُونَ لِلْجَمَاعَةِ الثَّانِيَةِ فِي مَسْجِدٍ قَدْ صُلِّيَ فِيهِ مَرَّةً بِالسُّنْنَةِ أَيْضًا، وَاسْتَدَلُّوا بِحَدِيثَيْنِ<sup>(٤)</sup>:

(١) أصل الوَضَر: الوَسْخ.

(٢) وكذلك قال الرِّيلِيُّ في «نصب الرَايَة» (٥٧/٢)؛ ففيه: «أحاديث إقامة الجماعة مرتَّتين في المسجد: منعها مالك، وأجازها الباقيون». والصحيح - كما تبيَّنَ لَكَ فِيمَا مَضِيَّ - أَنَّ جَمَاعَةَ الْفَقَهَاءِ ذَهَبُوا إِلَى المَنْعِ أَيْضًا، بل صَرَّحَ بِهِ جَمِيعُهُمْ.

ولذا قال المعلق على «الحجَّة على أهل المديْنَة» (٨١/١): «وَفِي نَقْلِ مَذَهَبِ الْإِمَامِ أَبِي حَنِيفَةِ قَصْوَرَ فِي (نصب الرَايَة)».

(٣) «الْأَحْكَامُ الْقُرْآنِ» (١٠١٣/٢)، وَنَقْلُ كَلَامِهِ وَارْتِضَاهُ الْقَرْطَبِيُّ فِي «تَفْسِيرِهِ» (٢٥٧/٨)، وَالشَّاطِبِيُّ فِي «فَتاوِيهِ» (ص ١٢٦)، وَسِيَّاتِيُّ فِي آخِرِهِ فَقْرَةً (رَقْم٢٢) مِنْ هَذَا الْبَحْثِ (ص ١٠٢ - ١٠٣).

(٤) وَاسْتَدَلَّ الْكِشْمِيرِيُّ فِي «الْعَرْفِ الشَّذِيِّ عَلَى جَامِعِ التَّرْمِذِيِّ» (ص ١١٨) بِحَدِيثِ ثَالِثٍ، فَقَالَ بَعْدَ أَنْ ذُكِرَ مَذَهَبُ الْحَنْفِيَّةِ فِي المَنْعِ مِنْ إِقَامَةِ صَلَاةِ جَمَاعَةِ فِي مَسْجِدٍ قَدْ صُلِّيَ فِيهِ مَرَّةً مَا نَصَّهُ: «وَلَنَا حَدِيثُ ابْنِ عُمَرَ: لَا تَصْلُوْلُوا صَلَاةً فِي يَوْمٍ مَرَّتِينَ. أَخْرَجَهُ الطَّحاوِيُّ وَالشَّنَّائِيُّ وَغَيْرُهُمَا».

وَأَطَالَ التَّهَانِيُّ فِي «إِعْلَاءِ السَّنَنِ» (٤٤٩ - ٢٥٠) فِي تَوْجِيهِ الْحَدِيثِ عَلَى جَمَاعَةِ الثَّانِيَةِ، وَانْظُرْ: التَّعْلِيقُ عَلَى «الْحِجَّةِ عَلَى أَهْلِ الْمَدِينَةِ» (٨١/١).

الأول: حديث أبي بكرة رضي الله عنه، وهو: «أنَّ رسول الله ﷺ أقبلَ من نواحي المدينة، يُريد الصلاة، فوجد الناس قد صلوا، فمال إلى منزله، فجمع أهله، فصلَّى بهم»<sup>(١)</sup>.

ووجه الدلالة منه: أنه لو كانت الجماعة الثانية جائزةً بلا كراهة؛ لما ترك النبي ﷺ فضل المسجد النبوي<sup>(٢)</sup>.

قال الكثوري في رسالة صنفها في مسألة الباب: « ولو كانت الجماعة الثانية جائزةً بلا كراهة؛ لما ترك ﷺ فضل المسجد النبوي»<sup>(٣)</sup>.

وقال ابن عابدين بعد أن أورد الحديث: « ولو جاز ذلك - أي: الجماعة الثانية -؛ لما اختار الصلاة في بيته على الجماعة في المسجد»<sup>(٤)</sup>.

---

= ولم يذكر محمد بن عبد الهادي في «تنقية التحقيق» (١١٥٣/٢) دليلاً للمانعين إلا الحديث السابق.

(١) قال الهيثمي في «مجمع الزوائد» (٤٥/٢): «رواه الطبراني في «الكبير» و«الأوسط»، ورجاله ثقات».

وأخرجه ابن عدي في «الكامل» (٢٣٩٨/٦)، وحسنَه الشيخ الألباني في «تمام المنة» (ص ١٥٥).

قلت: وفي سند ابن عدي الوليد بن مسلم، وهو مدلّس، وقد عنون؛ إلا أنه صرّح بالسماع في سند الطبراني؛ كما في «مجمع البحرين» (١/١٣٢/١) مخطوط)، وترجم عليه الهيثمي: (باب ما يفعل من لم يدرك الجماعة في المسجد). وانظر «مسند معاوية الأطربلسي» (ص ٩٢).

وساقه السرخسي هكذا: «وفي الحديث أنَّ النبي ﷺ خرج ليصلح بين الأنصار، فاستخلف عبد الرحمن بن عوف، فرجع بعدهما صلَّى، فدخل رسول الله ﷺ بيته، وجمع أهله، فصلَّى بهم بأذان وإقامة».

ولم أعثر عليه بهذا اللفظ في كتب الحديث المسندة التي بين يديّ.

(٢) «المبسوط» (١٣٥/١)، و«الدين الخالص» (١٣٤/٣).

(٣) «العرف الشذى» (ص ١١٨)، و«تحفة الأحوذى» (١٠/٢).

(٤) «حاشية رَدِّ المُحتار» (٥٥٣/١).

**الثاني:** حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «لقد هممت أن أمر فتىً يجمعوا حزام الحطب، ثم أمر بالصلوة، فتقام، ثم أحرق على أقوام لا يشهدون الصلاة»<sup>(١)</sup>.

ووجه الدلالة فيه: أن الجماعة الثانية لو كانت ثابتة؛ لما كان لذلك التحريق معنى، إذ لهم الاعتذار بشمول الجماعة الثانية.

وفيه: وجوب الجماعة المُعَبَّر عنه في بعض كُتب الفقه: أنها سُنة مؤكدة؛ فإن الواجب عندهم ما على تركه وعيده.

فإن قيل: يلزم على النبي ﷺ فعل ما ينهى غيره عن تركه، وهو الجماعة الأولى.

قلنا: لزوم ذلك على النبي ﷺ إذا فرض أن يصلي في مسجده ذلك، ونحن نعلم أنه لو فعل ذلك الإحرار، لصلي في مسجد آخر، أو في موضع غيره، ما لم يصل في مسجد آخر.

وقوله: «لا يشهدون الصلاة»؛ يعني: التي أمر بها أن تقام؛ فإن المعرفة إذا أُعيدت؛ كانت عين الأولى، مع أن الأصل في اللام

---

(١) أخرجه البخاري في «الصحيح» (كتاب الأذان، باب وجوب صلاة الجماعة، ١٢٥/٢، رقم ٦٤٤)، و(باب فضل العشاء في جماعة، ١٤١/٢، رقم ٦٥٧)؛ وكتاب الخصومات، باب إخراج أهل المعاشي والخصوم من البيوت بعد المعرفة، ٧٤/٥، رقم ٢٤٢٠)، وكتاب الأحكام، باب إخراج الخصوم وأهل الرَّبِّيْب من البيوت بعد المعرفة، ٢١٥/١٣، رقم ٧٢٢٤ - مع فتح الباري)، ومسلم في «الصحيح» (كتاب المساجد ومواضع الصلاة، باب فضل الجماعة وبيان التَّشديد في التَّخَلُّف عنها، ١٤٥/١، رقم ٦٥١)، ومالك في «الموطأ» في (صلاة الجماعة، باب فضل صلاة الجماعة على صلاة الفذ)، ١٢٩/١ و١٣٠، وعبدالرازق في «المصنف» (٥١٧ - ٥١٨)، وأبو داود في «السنن» (كتاب الصلاة، باب التَّشديد في ترك الجماعة، رقم ٥٤٨ و٥٤٩)، والترمذمي في (أبواب الصلاة، باب ما جاء فيمن يسمع النداء فلا يجيز، رقم ٢١٧)، والنسائي في «المجتبى» (كتاب الإمامة، باب التَّشديد في التَّخَلُّف عن الجماعة)، ١٠٧/٢، وأبو عوانة في «المسند» (٥/٢)، وابن الجارود في «المتنقى» (رقم ٣٠٤).

إنما هو العهد، وهذا يعِينُ ما قُلنا من أمر الجماعة الثانية؛ فإنَّه لو كانت الجماعة الثانية معمولاً بها، لكان المناسب حينئذ أن يُقال: «لا يشهدون صلاة»<sup>(١)</sup>.

قال السيد مهدي الكيلاني: «دل هذا الحديث بعبارة النص على أن الجماعة الأولى هي التي ندب إليها الشارع عليه السلام، فلو كانت الثانية والثالثة إلى غير ذلك مشروعة لم يهم بحرق بيوت من تخلف عن الجماعة الأولى لاحتمال إدراكه الثانية أو الثالثة وهلم جراً، فثبت به إن وجوب الإتيان إلى الجماعة الأولى يستلزم كراهة الثانية في المسجد الواحد حتماً وبيته، وإنما فإنهم لا يجتمعون للأولى إذا علموا أنهم لا تفوتهم الجماعة أصلاً، وأنت خبير بأن تكرار الجماعة مستلزم لتقليلها حيث لا يخاف كل واحدٍ فوت الجماعة أصلاً، وهو غير محبوب في نظر الشارع كما لا يخفى على واقف الأحاديث»<sup>(٢)</sup>.

### الثالث: الآثار

قال الإمام الشافعي رحمة الله تعالى: «وإذا كان للمسجد إمامٌ راتبٌ، ففات رجلاً أو رجالاً فيه الصلاة؛ صلوا فرادي، ولا أحب أن يصلوا فيه جماعة، فإن فعلوا؛ أجزأتهم الجماعة فيه، وإنما كرهت ذلك لهم؛ لأنَّه ليس مما فعل السلفُ قبلنا، بل قد عابه بعضهم» انتهى.

فقوله: «عابه بعضهم»: يدل على كراهة الجماعة الثانية عند السلف، والمراد بالسلف في كلام المجتهدين هم الصحابة والتابعون رضي الله عنهم.

وقال أيضاً: «وإنا قد حفظنا أنَّ قد فات رجلاً معه<sup>(٣)</sup> الصلاة،

(١) «الكوكب الدرري» (١/١١٥ و١١٦)، و«إعلاء السنن» (٤/٢٤٦ - ٢٤٧).

(٢) التعليق على «الحجۃ على أهل المدينة» (١/٨١).

(٣) أي: مع النبي ﷺ.

فصلوا بعلمه منفردين، وقد كانوا قادرين على أن يجتمعوا، وأن قد فاتت الصلاة في الجماعة قوماً، فجاؤوا المسجد، فصلى كل واحدٍ منهم منفرداً، وقد كانوا قادرين على أن يجتمعوا في المسجد، فصلى كل واحدٍ منهم منفرداً، وإنما كرّهوا لئلاً يجتمعوا في مسجدٍ مرتَّبين<sup>(١)</sup>.

قال التَّهَاوِيُّ في «إعلاء السنن» (٤/٢٥١): «المُجتهد لا يحكى عن السَّلْف أَمْرًا وَهُوَ جازِمٌ بِهِ إِلَّا وَلَهُ أَصْلٌ صَحِيحٌ عَنْهُ»، فقول الشافعى: «وإِنَّا قد حفظنا... إِلَّا... حَجَّةٌ لَا مَحَالَةٌ، وَفِيهِ دَلَالَةٌ صَرِيقَةٌ عَلَى أَنَّ الصَّحَّابَةِ إِذَا فَاتَتْهُمُ الْجَمَاعَةَ يَصْلُوْنَ فُرَادَىٰ؛ مِنْ غَيْرِ أَنْ يَجْمِعُوهُمُ الصَّلَاةُ ثَانِيَّةً».

قلت: يُشير الإمام الشافعى في كلامه السَّابق إلى فعل عبد الله بن مسعود رضي الله عنه وغيره، فقد:

أخرج عبد الرَّزَاقُ<sup>(٢)</sup>، ومن طريقه الطَّبراني<sup>(٣)</sup>؛ عَنْ مَعْمَرِ عَنْ حَمَّادِ عَنْ إِبْرَاهِيمَ: أَنَّ عَلْقَمَةَ وَالْأَسْوَدَ أَقْبَلَا مَعَ ابْنِ مَسْعُودٍ إِلَى الْمَسْجِدِ، فَاسْتَقْبَلَهُمُ النَّاسُ قَدْ صَلَوْا، فَرَجَعُ بِهِمَا إِلَى الْبَيْتِ، فَجَعَلَ أَحَدَهُمَا عَنْ يَمِينِهِ، وَالْآخَرَ عَنْ شَمَالِهِ، ثُمَّ صَلَى بِهِمَا.

وأخرج البخاري في «التاريخ الكبير» (١٣٧/٢) رقم (١٩٦١) بسنده في ضعف، عن عبادة بن الصامت، أنه زجر ناساً يصلون بعدما يتزوج الإمام، فلم يتتهوا فضربهم.

وأخرج ابن أبي شيبة وعبد الرَّزَاقُ بسندهما إلى الحسن البصري<sup>(٤)</sup>؛ قال: «كَانَ أَصْحَابُ مُحَمَّدٍ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِذَا دَخَلُوا الْمَسْجِدَ وَقَدْ صَلَّى فِيهِ».

(١) «الأم» (١٨١/١)، ونقله البيهقي في «المعرفة والآثار» (ل ٢٨/ب - ١/٢٩) مخطوط.

(٢) «مصنف عبد الرزاق» (٤٠٩/٢) (رقم ٣٨٨٣).

(٣) «المعجم الكبير» (٣١٨/٩) (رقم ٣٩٨٠)، وسنده حسن؛ كما قال شيخنا الألبانى في «تمام المنة» (ص ١٥٥).

صلوا فُرادى»<sup>(١)</sup>.

فلو كانت الجماعة الثانية في المسجد جائزةً مطلقاً، لما جمع ابن مسعود في البيت، مع كون الفريضة في المسجد أفضل، ولما صلى أصحاب النبي ﷺ فُرادى، مع استطاعتهم على التَّجَمِّعِ.

وعن سُحنون عن ابن القاسم عن مالك عن عبد الرحمن بن المُجَبَّرٍ؛ قال: «دخلت مع سالم بن عبد الله مسجد الجمعة وقد فرغوا من الصَّلاة، فقالوا: ألا تجمع الصَّلاة؟

فقال سالم: لا تجمع صلاةً واحدةً في مسجد مرتين».

قال ابن وهب: «وأخبرني رجالٌ من أهل العلم عن ابن شهاب ويزحبي بن سعيد وربيعة والليث مثله».

كذا في «المدوّنة الْكُبُرَى» (٨٩/١) لمالك، ورجاله كلُّهم ثقات.

ففي قول سالم دلالةً صريحةً على كراهة تكرار الجماعة في مسجد واحد، ووافقةً على ذلك جماعةٌ من التَّابعين؛ منهم: الزُّهريُّ، وربيعة، وغيرهما<sup>(٢)</sup>.

وعلى كراهة الجماعة الثانية: الأسود بن يزيد، أورد البخاري عنه: أنه كان إذا فاتته الجماعة؛ ذهب إلى مسجد آخر لتحصيل الجماعة<sup>(٣)</sup> إن تيسّرت، ولا يجمع في مسجد مَحِلَّته.

ولو لم يُكره ذلك عنده؛ لجمعه فيه، ولم يذهب إلى مسجد آخر، ومكانة الأسود بن يزيد في الفقاهة معروفةٌ عند أهل العلم<sup>(٤)</sup>.

(١) «مصنف ابن أبي شيبة» (٢٢٣/٢)، و«مصنف عبد الرزاق» (٢٩٣/٢) (رقم ٣٤٢٥ و٣٤٢٦)، وذكره السرخسي في «المبسوط» (١٣٥/١ و١٦١).

(٢) «إعلاء السنن» (٤/٤).

(٣) تقدم (ص ٢٠ - ٢١).

(٤) انظر: التعليق على «الحجّة على أهل المدينة» (٧٨/١).

## الاستدلال بالمعقول

١١ - واستدلوا بالمعقول أيضاً:

قالوا: إنَّ الجماعة الثَّانية تؤدي إلى تفريق الجماعة الأولى المشروعة؛ لأنَّ النَّاسَ إذا علموا أنَّ الجماعة تفوتها؛ يُعجلُون أدائهنَا ويحرصون على شهودها مع الإمام، فتُكثُرُ الجماعة، وإذا علموا أنها لا تفوتها؛ يتَّأخِرونَ، فتقلُّ الجماعة، وتقليلُ الجماعة مكرورة.

وقالوا أيضاً: وهذه الجماعات المتأخرة يصحُّ أن يُطلق عليها جماعة الْكُسالى، وكيف يحصلون على ثواب الجماعة وقد تخلَّفوا عنها ولم يُلْبِوا داعيَ الله في الوقت المحدَّد؟ وإنَّ إباحة هذا التعدُّد تؤدي إلى إبطال الجماعة، وتضييع حكمتها، وإنَّ أحبَّ الأعمال إلى الله الصَّلاة على وقتها<sup>(١)</sup>؛ كما ثبت في «الصَّحيحين».

وقال ﷺ: «مَنْ سَمِعَ النِّدَاءَ، فَلَمْ يُجِبْ؛ فَلَا صَلَاةَ لَهُ إِلَّا مِنْ عُذْرٍ»<sup>(٢)</sup>.

(١) أخرجه البخاري في «الصحيح» (كتاب مواعيit الصلاة، باب فضل الصلاة لوقتها، ٩/٢، رقم ٥٢٧)، و(كتاب الجهاد والسير، باب فضل الجهاد والسير، ٣/٦، رقم ٢٧٨٢)، و(كتاب الأدب، باب البر والصلة، ٤٠٠/١٠، رقم ٥٩٧٠)، و(كتاب التوحيد، باب وسمَّيَ النبي ﷺ الصلاة عملاً، ٥١٠/١٣، رقم ٧٥٣٤ - مع فتح الباري)، ومسلم في «الصحيح» (كتاب الإيمان، باب بيان كون الإيمان بالله تعالى أفضَّلَ الأَعْمَال، ٨٩/١)، والنَّسائي في «المجتبى» (١٠٠/١)، والدارمي في «السنن» (٢٧٨/١)، وأحمد في «المسند» (٤٠٩/١ - ٤١٠ - ٤٣٩ و٤٤٢ و٤٥١).

(٢) أخرجه ابن ماجه في «السنن» (كتاب المساجد والجماعات، باب التغليظ في التخلف عن الجماعة، ٢٦٠/١، رقم ٧٩٣)، والحسن بن سفيان في «الأربعين» (رقم ٢٥) وبقي بن مخلد في «مسنده» - كما في «بيان الوهم والإيمام» (٢٧٩/٢) و«تنقية التحقيق» (١٠٩٤/٢) - وابن المنذر في «الأوسط» (٤/٤) وبحشل في «تاريخ واسط» (ص ٢٠٢) وابن حبان في «الصحيح» (رقم ٢٠٦٤ - الإحسان) والدارقطني في «السنن» (٤٢٠/١ و٤٢١ أو رقم ١٥٣٩ - بتحقيق)، وأبو داود في «السنن» (كتاب الصلاة، باب في التشديد في ترك الجماعة، ١٥١/١، رقم ٥٥١)،

قال السَّهارَنْفورِي: «ولأنَّ فِي الإِطْلَاقِ<sup>(١)</sup> هكذا تقليل الجماعة معنِّي؛ فإنَّهُم لا يجتمعون إِذَا عَلِمُوا أَنَّهَا لا تفوُّتُهُم»<sup>(٢)</sup>.

وقال السَّرْخَسِيُّ: «إِنَّا أَمْرَنَا بِتَكْثِيرِ الجَمَاعَةِ، وَفِي تَكْرَارِ الجَمَاعَةِ فِي مَسْجِدٍ وَاحِدٍ تَقْلِيلُهَا؛ لَأَنَّ النَّاسَ إِذَا عَرَفُوا أَنَّهَا تفوُّتُهُمْ الجَمَاعَةَ يَعْجِلُونَ لِلْحُضُورِ، فَتَكْثُرُ الجَمَاعَةُ، وَإِذَا عَلِمُوا أَنَّهَا لا تفوُّتُهُمْ يَؤْخِرُونَ، فَيُؤْدِي إِلَى تَقْلِيلِ الجَمَاعَاتِ، وَبِهَذَا فَارَقَ الْمَسْجِدُ الَّذِي عَلَى قَارِعَةِ الْطَّرِيقِ؛ لَأَنَّهُ لِيُسَّ لَهُ قَوْمٌ مَعْلُومُونَ، فَكُلُّ مَنْ حَضَرَ يَصْلِي فِيهِ، فَإِعادَةُ الجَمَاعَةِ فِيهِ مَرَّةً بَعْدِ مَرَّةٍ لَا تَؤْدِي إِلَى تَقْلِيلِ الجَمَاعَاتِ»<sup>(٣)</sup>.

وقال القاضي عبد الوهاب معللاً لِلكراءة: «ولأنَّ ذلك يُؤْدِي إِلَى تَشْتِيتِ الْكَلْمَةِ، وَوَقْوَعِ الْعَدَاوَةِ، وَلأنَّ فِيهِ تَطْرِقَاً لِأَهْلِ الْبَدْعِ إِلَى مُخَالَفَةِ الْأَئْمَةِ وَانْفَرَادِهِمْ بِالصَّلَاةِ»<sup>(٤)</sup>.

= والخطيب في «تاریخ بغداد» (٢٨٥/٦)، و«موضح أوهام الجمع والتفریق» (٤١٦/١)، وأبو ثعیم في «أخبار أصبهان» (٣٤٢/٢)، وأبو القاسم البغوي في «الجعديات» (رقم ٤٩٨)، والبیهقی في «السنن الکبری» (٧٥/٣ و١٧٤) و«المعرفة» (٤/١٠٤ رقم ٥٦٠٨ - ط القلعجي)، والبغوي في «شرح السنن» (٣٤٨/٣) (رقم ٦٥٤ و٤٩٥)، والحاکم في «المستدرک» (١/٢٤٥ و٢٤٦)، والطبرانی في «المعجم الکبیر» (رقم ١٢٢٦٥) - ومن طریقه أبو موسی المدینی في «اللطائف من علوم المعارف» - (ق٤/١/ب) - والضیاء في «المختار» (١٠/٢٤١ - ٢٣٩ - ٢٥١ - ٢٥٦) والذهبی في «معجم الشیوخ» (١/٢١٧ - ٢١٨).

والحدیث صَحَّحَهُ الحاکمُ، ووافَقَهُ الذهبی، وصَحَّحَهُ الحافظ ابن حجر في «التلخیص الحبیر» (٢/٣٠) وعبدالحق الإشیلی وابن حزم.

وانظر تفصیلاً مستطاباً في تخیر الحدیث في تعلیقی على «المجالسة» (٨/٥٩) وما بعد رقم ٣٣٦٨، ٣٣٦٩، ٣٣٧١، (٣٣٧١).

وانظر: «المسجد في الإسلام» (ص ٧٨).

(١) أي: الفتوى بجواز إقامة الجماعة الثانية في مسجد قد صُلِّي فيه مَرَّةً مطلقاً.

(٢) «بذل المجهود» (٤/٢٧٨).

(٣) «المبسوط» (١/١٣٦ و١٣٥).

(٤) «المعونة على مذهب عالم المدينة» (١/٢٥٨).

وقال القاضي أبو بكر بن العربي بعد أن ذكر أنَّ مذهبَ مالكِ كراهةُ الجماعةِ الثانيةَ ما نصُّه: «هذا معنٌ محفوظٌ في الشريعة عن زيف المبتدعِ؛ لئلاً يختلف عن الجماعة، ثم يأتي، فيصلٌ بِإمامٍ آخر، فتذهب حكمةُ الجماعة وستتها»<sup>(١)</sup>.

وقال أيضًا عن المぬع: «وذلك أصل من أصول الدين؛ وذلك أنَّ الجماعة إنما شرّعت في الصلاة لتأليف القلوب وجمع الكلمة وصلاح ذات البين والتشاور في أمور الإسلام، فلا تكون إلا واحدة، ولو طرق فيها إلى التبعيض والتثنية؛ لأفسد هذا النظام، وتنافت القلوب، وافتربت الكلمة، وتوصّل أهل البدع والنفاق إلى الانفراد بآرائهم الداخلة على أهل الإسلام في دينهم، ولذلك منعنا من بنيان مسجد آخر يقصد به تفريق الكلمة وتشتيت الجماعة، حتى لو وقع بين أهل محلة كلام أو أراد رجل أن يتبذل عن جيرته، وكل ذلك لبناء مسجد ينفرد به لم يجز ويمنع من ذلك ويهدم عليه ويرد إلى أصحابه، ولذلك هدم النبي ﷺ مسجد الضرار، وألزم رجوع من ارتيب به إلى من خلص من الأنصار»<sup>(٢)</sup>.

وقال الإمام الشافعيُّ: «وأحسب كراهيَةَ مَنْ كرهَ ذلكَ مِنْهُمْ إنَّما كانَ لِتَفْرِقِ الْكَلْمَةِ، وَأَنْ يَرْغَبَ الرَّجُلُ عَنِ الصَّلَاةِ خَلْفَ إِمَامِ جَمَاعَةٍ، فَيَتَخَلَّفَ هُوَ وَمَنْ أَرَادَ عَنِ الْمَسْجِدِ فِي وَقْتِ الصَّلَاةِ، فَإِذَا قُضِيَتِ الْمَسْجِدُ فَصَلَّوَا، فَيَكُونُ فِي هَذَا اخْتِلَافٌ وَتَفْرِقٌ كَلْمَةً، وَفِيهِمَا الْمَكْرُوْهُ»<sup>(٣)</sup>.

وعلّقَ الشَّيخُ أَحْمَدُ شَاكِرُ عَلَى كَلَامِ الْإِمَامِ الشَّافِعِيِّ بِقَوْلِهِ: «وَالَّذِي ذَهَبَ إِلَيْهِ الشَّافِعِيُّ مِنَ الْمَعْنَى فِي هَذَا الْبَابِ صَحِحُ جَلِيلٌ،

(١) «عارضة الأحوذى» (٢١/٢).

(٢) القبس في شرح موطأ مالك بن أنس (٢٠٤/١ - ٢٠٥).

(٣) «الأم» (١٨٠/١)، وسبق في (ص ٣٢ - ٣٣) تحسين ابن العربي المالكي لهذا الكلام، فراجعه.

يُنْبِي عن نظرٍ ثاقِبٍ، وفهمٍ دقيقٍ، وعقلٍ دراًك لروح الإسلام ومقاصده، وأوَّل مقصودٍ للإسلام ثُمَّ أَجْلُه وأَخْطَرُه: توحيدُ كلمة المسلمين، وجمعُ قلوبِهم في غايةٍ واحدةٍ، هي إعلاءُ كلمة الله، وتَوحيدُ صفوَّفهم في العملِ لهذه الغاية، والمعنى الروحيُّ في هذا اجتماعُهم على الصَّلاة، وتسويةُ صفوَّفهم فيها أَوَّلًا، كما قال رسول الله ﷺ: «الْتُّسُونَ صَفَوْفُكُمْ أَوْ لَيَخَالِفُنَّ اللَّهَ بَيْنَ وُجُوهِكُمْ»<sup>(١)</sup>.

وهذا شيءٌ لا يدركه إلَّا من أنارَ الله بصيرَته بالفقه في الدين، والغُوصُ على دُرْرِه، والسمُّ إلى مدارِكه؛ كالشافعيُّ وأضرابه.

وقد رأى المسلمون بأعْيُنِهم آثارَ تفْرِق جماعاتِهم في الصَّلاة، واضطراَب صفوَّفهم، ولمسوا ذلك بآيديهم؛ إلَّا من بطلَتْ حاستُه، وطُمِسَ على بصره، وإنَّك لتدخلُ كثيراً من مساجد المسلمين، فترى قوماً يعتزلون الصَّلاة مع الجماعة طلباً للسُّنة - كما زعموا!! -، ثم يقيمون جماعاتٍ أخرى لأنفسِهم، ويظُنُّون أنَّهم يقيمون الصَّلاة بأفضلِ ممَّا يقيِّمُها غيرُهم، ولئنْ صدقوا؛ لقد حملوا من الوزرِ ما أضاعَ أصلَ صلاتهِم، فلا ينفعُهم ما ظُنِّوه من الإنكار على غيرِهم في تركِ بعضِ السُّنن أو المندوباتِ، وترى قوماً آخرين يعتزلون مساجد المسلمين، ثم يتَّخذون لأنفسِهم مساجدَ أخرى؛ ضراراً، وتفرِيقاً للكَلْمَة، وشققاً لعصى المسلمين، نسأَل الله العصمة وال توفيق، وأنْ يهديَنَا إلى جمعِ كلمتنا؛ إنه سميعُ الدُّعاء.

وقد كان عن تساهُل المسلمين في هذا، وظنُّهم أنَّ إعادةَ الجماعة في المساجد جائزَةٌ مطلقاً: أنَّ فشتَ بدعةٌ منكرَةٌ في الجماعِ العامَّة؛ مثل الجامع الأَزْهَر، والمسجد المنسوب للحسين رضي الله عنه، وغيرهما بمصر، ومثل غيرهما في بلاد أخرى،

(١) أخرجه البخاري في «صحيحه»: كتاب الأذان: باب تسوية الصُّفُوف عند الإقامة وبعدها (رقم ٧١٧) ومسلم في «صحيحه»: كتاب الصلاة: باب تسوية الصُّفُوف وإقامتها: (رقم ٤٣٦) عن النعمان بن بشير رفعه.

فجعلوا في المسجد الواحد إمامين أو أكثر، ففي الجامع الأزهر - مثلاً - إمام للقبلة القديمة، وآخر للقبلة الجديدة، ونحو ذلك في مسجد الحسين، وقد رأينا فيه أن الشافعية لهم إمام يصلّي بهم الفجر في الغلس، والحنفيون لهم آخر يصلّي الفجر بإسفار، ورأينا كثيراً من الحنفيين من علماء وطلاب وغيرهم، ينتظرون إمامهم ليصلّي بهم الفجر، ولا يصلّون مع إمام الشافعيين، والصلوة قائمة، والجماعة حاضرة، ورأينا فيهما وفي غيرهما جماعات تقام متعددة في وقت واحد، وكلهم آثمون، وهم يحسبون أنهم يحسنون صنعاً، بل قد بلغنا أن هذا المنكر كان في الحرم المكيّ، وأنه كان يصلّي فيه أئمة أربعة، يزعمونهم للمذاهب الأربعة، ولكنّا لم نر ذلك، إذ إنّا لم ندرك هذا العهد بمكّة، وإنّما حججنا في عهد الملك عبدالعزيز بن عبد الرحمن آل سعود - رحمة الله - وسمّعنا أنّه أبطل هذه البدعة، وجمع الناس في الحرم على إمام واحد راتب، ونرجو أن يوفق الله علماء الإسلام لإبطال هذه البدعة من جميع المساجد في البلدان بفضل الله وعوّنه؛ إنّه سميع الدّعاء<sup>(١)</sup> انتهى.

ومن الأدلة العقلية على كراهة إقامة الصّلاة جماعة في مسجد قد صلّى فيه مرّة: أنّ سبب الجماعة الثانية: التّكاسل في أمر الجماعة الأولى، وسبب المكرر مكرورة، فافهم؛ فإنّ فيه دقة<sup>(٢)</sup>.

### قيود المانعين

١٢ - ذهب مانعو الجماعة الثانية إلى تفصيل في المنع، فمنعوها في حالات دون أخرى، ونستطيع أن نجمل قيودهم في الحالات التالية:

(١) «جامع الترمذى» (٤٣١/١ - ٤٣٢/الهامش)، وانظر «رحلة الصديق إلى البيت العتيق» (ص ١٣٧/الهامش - ط الهندية).

(٢) «الكوكب الدرّي» (١١٧/١).

- أَنْ يَكُونَ لِلْمَسْجِدِ إِمَامٌ رَاتِبٌ.

وَالإِمَامُ الرَّاتِبُ هُوَ مَنْ نَصَبَهُ مَنْ لَهُ وَلَايَةٌ نَصْبِهِ؛ مِنْ وَاقِفٍ، أَوْ سُلْطَانٍ، أَوْ نَائِبِهِ، فِي جَمِيعِ الصَّلَوَاتِ أَوْ بَعْضِهَا، عَلَى وَجْهٍ يَجُوزُ أَوْ يُكْرَهُ، بَأْنُ قَالَ: جَعَلْتُ إِمَامًا مَسْجِدِي هَذَا فَلَانًا<sup>(١)</sup>.

وَقَالَ الشِّيرَازِيُّ: «وَإِنْ كَانَ لِلْمَسْجِدِ إِمَامٌ رَاتِبٌ؛ كُرِهَ لِغَيْرِهِ إِقَامَةُ الْجَمَاعَةِ فِيهِ»<sup>(٢)</sup>.

وَقَالَ الْقَاضِي عَبْدُ الْوَهَابِ بَعْدَ تَعْلِيلِ الْكُرَاهَةِ<sup>(٣)</sup>: «وَيَجُوزُ ذَلِكَ - أَيْ: إِعَادَةُ الْجَمَاعَةِ - فِي مَسَاجِدِ الصَّحَارِيِّ وَالْمَوَاضِعِ الَّتِي لَيْسَتْ لَهَا أَئْمَةٌ رَاتِبَةٌ لِلْأَمْنِ مَمَّا ذَكَرْنَا».

وَقَالَ ابْنُ عَبْدِ الْبَرِّ: «وَيَكْرَهُ أَهْلُ الْعِلْمِ أَنْ تُصَلَّى جَمَاعَةٌ بَعْدَ جَمَاعَةٍ فِي مَسْجِدٍ وَاحِدٍ إِذَا كَانَ لِذَلِكَ الْمَسْجِدِ إِمَامٌ رَاتِبٌ.

وَقَدْ اخْتَلَفَ فِي إِمَامِ الْمَسْجِدِ إِذَا صَلَّى وَحْدَهُ، ثُمَّ أَتَى قَوْمٌ بَعْدَهُ، فَقِيلَ: يَجْمِعُونَ، وَقِيلَ: لَا يَجْمِعُونَ.

وَقَدْ قِيلَ: إِنَّ الْمَؤْذِنَ الرَّاتِبَ حَكْمُهُ فِي ذَلِكَ حَكْمُ الْإِمَامِ الرَّاتِبِ، وَلَيْسَ بِشَيْءٍ، وَإِنَّمَا مَعْنَى قَوْلِ مَالِكٍ<sup>(٤)</sup> فِي ذَلِكَ أَنْ يَكُونَ الْمَؤْذِنُ هُوَ الْإِمَامُ الرَّاتِبُ، وَاللَّهُ أَعْلَمُ.

وَلَمْ يَخْتَلِفُوا أَنَّ جَمَاعَةً لَوْ تَقْدَمَتْ فَصَلَّتْ، ثُمَّ جَاءَ الْإِمَامُ الرَّاتِبُ بَعْدَهُمْ فِي جَمَاعَةٍ: أَنَّ لَهُ أَنْ يَصْلِي بِهِمْ جَمَاعَةً<sup>(٥)</sup>.

وَنَصَّ صَاحِبِ «الْمُضْمِرَاتِ» (فِي الصُّورَةِ الْأُخِيرَةِ الْمُذَكُورَةِ فِي

(١) «بَلْغَةُ السَّالِكِ لِأَقْرَبِ الْمَسَالِكِ» (١٥٤/١).

(٢) «التَّنْبِيهُ» (ص ٣٨).

(٣) وَمَضِيَّ كَلَامَهُ قَرِيبًا (ص ٤٠).

(٤) تَقْدِيمَ كَلَامَهُ بِنَصْهُ (ص ٢٦).

(٥) «الْكَافِي فِي فَقْهِ أَهْلِ الْمَدِينَةِ الْمَالِكِيِّ» (٢٢٠/١).

الكلام السابق) على كراهة الجماعة الأولى، واستحباب جماعة الإمام الثانية<sup>(١)</sup>.

وفي «الفتاوى السراجية»: «لا يأس بتكرار الجماعة في مسجد على قواعد الطريق ليس له إمامٌ ومؤذنٌ معينٌ»<sup>(٢)</sup>.

وقال التّوّوي: «إذا لم يكن للمسجد إمامٌ راتبٌ؛ فلا كراهة في الجماعة الثانية والثالثة وأكثر بالإجماع»<sup>(٣)</sup>.

قال الإمام الشّافعى: «وإنما أكره هذا - أي الجماعة الثانية - في كل مسجد له إمامٌ ومؤذنٌ، فاما مسجدٌ يبني على ظهر الطريق، أو ناحيته، لا يؤذنُ فيه مؤذنٌ راتبٌ، ولا يكون له إمامٌ معلومٌ، ويصلّى فيه المأة، ويستظلّون؛ فلا أكره ذلك فيه؛ لأنّه ليس فيه المعنى الذي وصفتُ من تفرق الكلمة، وأنّ يرغّب رجالٌ عن إمامه رجلٌ، فيتخذون إماماً غيره»<sup>(٤)</sup>.

والمراد بالمؤذن الرّاتب: الإمام الرّاتب، فهما واحدٌ، والمُهْمُ التأذين. وتقديم بيان ذلك من كلام ابن عبد البر آنفاً.

ومنهم من خصَّ كراهة الجماعة الثانية في المسجد الذي له إمامٌ راتبٌ، وليس المسجد مطروقاً.

قال العيني في «عمدة القاري» (١٦٥/٥): «وحاصل مذهب الشافعى: أنه لا يُكره - أي: الجموع بعد صلاة الإمام الرّاتب - في المسجد المطروق».

وقال الماوردي في «الحاوى الكبير» (٣٨٤/٢): «وإذا أقيمت

(١) «المتنانة في مرمة عن الخزانة» (ص ٢٠٣).

(٢) (ق/٢٨ ب - مخطوط).

(٣) «المجموع» (٤/٢٢٢).

(٤) «الأم» (١٨٠/١).

الصلوة جماعة في مسجد، ثم دخله قوم لم يدركوا الجماعة. فأرادوا أن يصلوا فيه تلك الصلاة جماعة، كرهنا ذلك لهم إذا كان للمسجد مؤذن ثابت، وإمام منتدب، قد رسم لصلاة الجمعة فيه، لأن ذلك يؤدي إلى اختلاف وتفريق الجماعة، وتشتت الكلمة. فاما إذا كان المسجد بظاهر طريق تصلي فيه المارة والمجتازون، فلا يأمن أن يصلى فيه صلاة الجماعة مراراً، لأن العادة جارية به، والله تعالى أعلم».

قال التّوسي: «اما إذا لم يكن إمام راتب فلا كراهة في الجماعة الثانية والثالثة وأكثر بالإجماع، وأما إذا كان له إمام راتب وليس المسجد مطروقاً؛ فمذهبنا كراهة الجماعة الثانية بغير إذنه، وبه قال عثمان البّشّي والأوزاعي ومالك والليث والثوري وأبو حنيفة»<sup>(١)</sup>.

وقال القاضي حسين في «تعليقته» (١٠١٣/٢): «إذا عقد الجمعة في مسجده مرة، فحضرت جماعة أخرى، إنْ كان المسجد على شارع يأتيه الناس ليس له إمام راتب ومؤذن راتب لم يجز على طريقة بعض أصحابنا. وقال العراقيون: يجوز. وعند أبي حنيفة: لا يجوز لما فيه من شق العصا، ومخالفته القوم».

وقال محمد بن عبد الله الهمداني: «وقال أصحاب الشافعى: لا يجوز ذلك في المسجد الذي لا تكرر فيه الجمعة؛ مثل مساجد الدُّرُوب، ويجوز ذلك في مساجد الأسواق التي تكرر فيها».

وقال قبل ذلك: «وقال أبو يوسف: تجوز، لكن لا تجوز إعادة الأذان والإِقامة»<sup>(٢)</sup>.

وقال العيني عن أبي يوسف: «إِنَّمَا يَكْرَه تكرار الجمعة لقومٍ

(١) «المجموع» (٤/٢٢٢)، وانظر: «روضة الطالبين» (١/١٩٦)، و«معنى المحتاج» (١/٢٤٤ - ٢٤٥)، و«حاشية قليوبى وعميره» (١/٢٢٦)، و«نهاية المحتاج» (٢/١٥٠).

(٢) «تنقیح التحقیق» (٢/١١٥٠).

كثير، أما إذا صلى واحدٌ بواحدٍ أو باثنين؛ فلا بأس به مطلقاً إذا صلى في غير مقام الإمام<sup>(١)</sup>.

وتحمل بعض أهل العلم ما رُوي عن أبي يوسف: «لا بأس»؛ على الكراهة تنزيهاً، ويكون لفظ: «لا بأس»؛ دالاً على أنه خلاف الأولى<sup>(٢)</sup>.

وعنه في «فيض الباري»: أنها تجوز بدون الأذان والإقامة إذا لم تكن في موضع الإمام، ولعل ترك الأذان والإقامة مع ترك موضع الإمام لتغييرها عن هيئة الجماعة الأولى<sup>(٣)</sup>.

وفي «الذخيرة» عن محمد رحمه الله تعالى: أنه لم ير بالتكرار بأساً إذا صلوا في زاوية من المسجد على سبيل الخفية، وإنما يكره إذا صلوا على سبيل التداعي والاجتماع، وإن كان المسجد على قارعة الطريق، وليس له قوم معين؛ فلا بأس بتكرار الجماعة؛ لأن تكرار الجماعة في هذا الفصل لا يؤدي إلى تقليل الجماعة<sup>(٤)</sup>.

«قال الحلبي في «شرح المنية»: وإذا لم يكن للمسجد إماماً ومؤذن راتب؛ فلا يكره تكرار الجماعة فيه بأذان وإقامة عندنا، بل هو الأفضل، أما إذا كان له إمام ومؤذن فيكره تكرار الجماعة فيه بأذان وإقامة عندنا، وعن أبي حنيفة: لو كانت الجماعة الثانية أكثر من ثلاثة؛ يكره التكرار، وإنما فلا، وعن أبي يوسف: إذا لم يكن على هيئة الأولى لا يكره، وإنما يكره، وهو الصحيح. انتهى.

وفي باب الإمامة من «الدر المختار»: ويكره تكرار الجماعة بأذان

(١) «البنيان شرح الهدایة» (٣٠٦/٢)، وانظر: «حاشية ابن عابدين» (٥٥٣/١)، و«المبسوط» (١٣٦/١).

(٢) «العرف الشذى» (ص ١١٨).

(٣) «فيض الباري» (١٩٣/٢)، وفيه: «ثم إن رواية أبي يوسف رحمه الله محلها فيمن فاتتهم الجماعة، لا أنهم تعمدوا ذلك أو تعودوا».

(٤) «المتنانة في مرمة عن الخزانة» (ص ٢٠٣).

وإقامة في مسجد محلّة، لا في مسجد طريق أو مسجد ليس له إمام ولا مؤذن. اهـ.

قال ابن عابدين في «ذيله» (ج ١/ ص ٣٨٨) من «رد المحتار»: عبارته في «الخزائن» أجمع مما هنا، ونصه: ما يكره تكرار الجماعة في مسجد محلّة بأذان وإقامة إلا إذا صلّى بهما فيه أولاً غير أهله، أو أهله لكن بمخالفته الأذان، ولو كرر أهله بدونهما أو كان مسجد طريق؛ جاز إجماعاً، كما في مسجد ليس له إمام ولا مؤذن ويصلّي الناس فيه فوجاً فوجاً: أن الأفضل أن يصلّي كل فريق بأذان وإقامة على حدة؛ كما في «أمالى قاضي خان». اهـ. ونحوه في «الدرر».

والمراد بمسجد المحلّة: ما له إمام وجماعة معلومون؛ كما في «الدرر» وغيرها.

قال في «المنبع»: والتقييد بالمسجد المختص بال محلّة احتراز من الشارع، وبالاذان الثاني احتراز عما إذا صلّى في مسجد المحلّة جماعة بغير أذان، حيث يباح إجماعاً (!!). اهـ.

فحصل منها أن في مسجد الطريق يجوز تكرار الجماعة، ويجوز أيضاً في مسجد محلّة ليس له إمام ومؤذن راتبان، ويجوز أيضاً في مسجد محلّة ليست له جماعة مخصوصون به، ويجوز أيضاً في مسجد محلّة الذي صلّى فيه قبل ذلك جماعة غير أهلهما، ويجوز فيه أيضاً إذا صلّى فيه أهلهما بغير أذان وإقامة أو بمخالفته الأذان، ويجوز فيه أيضاً إذا كانت الجماعة الثانية أقل من أربعة، ويجوز فيه تكرار الجماعة إذا كان الإمام مفترضاً والمؤتم متوفلاً، ويجوز أيضاً إذا كانت الجماعة الثانية على غير هيئة الأولى؛ كما روى عن أبي يوسف رحمه الله.

فهذه تسع صور جاز فيها تكرار الجماعة في المسجد عند الإمام أبي حنيفة وأبي يوسف ومحمد - بن المحسن - رحمهم الله تعالى<sup>(١)</sup>.

(١) «التعليق على الحجة على أهل المدينة» (٨٠/١).

قلت: وهناك صورة عاشرة عند بعض الشافعية - كما تقدم - وهي إذا كان المسجد مطروقاً، ولكن لم يقُم الدليل على مشروعية هذه الصور جميعاً، وإنما على واحدة منها، كما سيأتي بيانه، والله أعلم.

### الاذان والإقامة للجماعة الثانية

١٣ - وهل لهم في هذه الصور أن يؤذنوا ويقيموا؟

قال اللّكتوي: «الإقامة للجماعة الثانية، والأذان لها بعدما صلوا في المسجد بجماعة؛ - فإنهم إذا صلوا في المسجد بأذان وإقامة، ثم جاء ناسٌ، وأرادوا أن يصلوا بالجماعة؛ هل يجوز لهم الأذان والإقامة؟ - ..

اختلفوا فيه على ثلاثة أقوال:

أحدها: أنهم يؤذنون ويقيمون.

وثانيها: أنهم لا يؤذنون لكن يقيمون.

وثالثها: أنهم لا يؤذنون ولا يقيمون.

كما هو مبسوط في شروح «الكتز» وحواشي «الدُّر المختار».

وظنَّ أنسٌ أنَّ الأذان والإقامة للجماعة الثانية بدعة، وهو ظنٌّ فاسدٌ؛ لما ذكره البخاري في باب فضل الجماعة تعليقاً: «جاء أنسٌ إلى مسجدٍ قد صُلِّي فيه، فأذنَ وأقامَ وصلَّى جماعة»<sup>(١)</sup>.

فهذا الأثر يدلُّك على أن تكرار الأذان والإقامة للجماعة الثانية ليس ببدعة»<sup>(٢)</sup>.

(١) سيأتي تخرجه مسحها (ص ٦٩).

(٢) «إقامة الحجة على أن الإكثار في التعبد ليس ببدعة» (ص ٣٠ - ٣١)، وانظر: «السعاية في كشف ما في شرح الكفاية» (٣٤/٢)، و«النافع الكبير شرح الجامع الصغير» (ص ٨٥ - ٨٦)؛ كلها للكتوني.

قلت: حمل بعضهم كلامَ اللَّكْنَوِيِّ على ما قاله قاضي خان في «أمالية»:

مسجدٌ لا إمامَ له، ولا مؤذن، يصلّي التَّاسُّ فيه فُرْدَانًا، فالأفضل أن يصلّي كل فريق بأذان وإقامة على حِدَة، وصلّي بعض أهل المسجد بأذان وإقامة مُخَافَة، ثم حضر بقِيَّتِهِم؛ فلهم أن يصلّوا على وجه الإعلان، كذا في «المجتبى»<sup>(١)</sup>.

ويفصل بعض الحنفية، فيقولون: إن كان المسجد له أهل معلومون، وصلّي فيه غير أهله بأذان وإقامة؛ لا يُكرَه لأهله أن يعيدوا الأذان والإقامة إذا صَلُّوا، وإن صَلَّى فيه أهله بأذان وإقامة، أو بعض أهله؛ يُكرَه لغير أهله وللباقيين من أهله أن يعيدوا الأذان والإقامة إذا صَلُّوا، وإن كان المسجد ليس له أهل معلومون، بأن كان على الطريق؛ لا يُكرَه تكرارُ الأذان والإقامة فيه<sup>(٢)</sup>.

ويقول المالكية: من أتى بعد صلاة الجمعة؛ صَلَّى بغير أذان<sup>(٣)</sup>.

ونقل الشَّافِعِيَّةُ قولين؛ نقلهما صاحب «التربي»:  
أحدهما: لا؛ فإنَّ كُلَّ واحدٍ من الجمع مدعُو بالأذان الأول.  
والثاني: نعم؛ لأنَّ الدُّعْوةَ الأولى تمت بالإجابة الأولى.  
قالوا: ثم إذا قلنا لها هنا وفي المُنْقَرِدِ: إِنَّه لا يؤذن؛ ففي الإقامة خلاف، والراجح أنَّه يُقيِّمُ.

وقال التَّوْوِيُّ في الأذان: أظهر القولين أنَّه يُسْنَ.

والصحيح من مذهبهم ما استظهراه التَّوْوِيُّ، سواء أكان المسجد

(١) انظر: «البنيان شرح الهدایة» (٣٠٦/٢)، و«حاشية ابن عابدين» (٥٥٣/١).

(٢) انظر: «بدائع الصنائع» (١٥٣/١).

(٣) «الخطاب» (٤٦٨/١).

مطروقاً أم غير مطروقاً، لكن دون رفع الصوت؛ لخوف اللبس<sup>(١)</sup>.  
وعند الحنابلة يستوي الأمر: إن أرادوا؛ أذنوا وأقاموا، وإنما  
صلوا بغير أذان<sup>(٢)</sup>.

قلت: من صلى في مساجد الطرقات جماعة ثانية؛ فله أن يؤذن؟ لأن أنس رضي الله عنه، والله أعلم.

وذلك لأن مسجد الشارع، الناس فيه سواء، لا اختصاص له بفريق دون فريق فلا يحصل تفرق كلامه، ولا تقاعد قوم عن الجماعة، والحكم يدور مع علته وجوداً وعدماً<sup>(٣)</sup>، فحيث شرعت الجماعة الثانية، شرع الأذان والإقامة لها.

وهذا ما فعله أئوب السختياني، فيما رواه عنه عبدالرزاق في «المصنف»<sup>(٤)</sup> وهو أيضاً فعل الحسن البصري وثابت البناي<sup>(٥)</sup>.



(١) انظر: «الوسيط في المذهب» (٢/٥٦٨)، و«روضة الطالبين» (١/١٩٦)، و«المجموع» (٣/٨٥).

(٢) «المعني» (١/٤٢١)، وانظر: «الموسوعة الفقهية» (٢/٣٧٠).

(٣) انظر كلامنا على علة كراهة الجماعة الثانية (ص ١٠٣).

(٤) انظر (ص ٣٠).

(٥) كما سيأتي (ص ٦٠).

## الفصل الثاني

**المجيزون للجماعة الثانية في مسجد قد صلّى فيه  
وبيان أدلةِهم وتحريز مذهب بعض الصحابة والتّابعين**

١٤ - قال التّرمذى: «لا بأس أن يصلّى القوم جماعةً في مسجد قد صلّى فيه جماعة، وبه يقول أَحْمَدُ وَإِسْحَاقُ»<sup>(١)</sup>.

وقال البغوي: «يجوز إقامة الجماعة في مسجد مرتين، وهو قول غير واحد من الصحابة والتّابعين»<sup>(٢)</sup>.  
وهذا مذهب داود الظاهري<sup>(٣)</sup>.

وقال ابن حزم: «ومن أتى مسجداً قد صلّيت فيه صلاة فرض جماعة بإمام راتب، وهو لم يكن صلّاها؛ فليصلّها في جماعة، ويُجزئه الأذان الذي أذن فيه قبل، وكذلك الإقامة، ولو أعادوا أذاناً وإقامة؛ فحسن؛ لأنّه مأمور بصلوة الجماعة، وأمّا الأذان والإقامة؛ فإنه لكلّ من صلّى تلك الصلاة في ذلك المسجد ممّن شهدّهما أو من جاء بعدهما، وهو قول أَحْمَدُ بْنُ حَنْبَلٍ وَأَبِي سَلِيمَانَ وَغَيْرِهِمَا.

(١) «جامع الترمذى» (٤٣٠/١).

(٢) «شرح السنة» (٤٣٧/٣).

(٣) نقله عنه النووي في «المجموع» (٤/١٢١)، وانظر: «الإمام داود الظاهري وأثره في الفقه الإسلامي» (ص ٥٣).

وقال مالك: لا تُصلّى فيه جماعة أخرى؛ إلا أن لا يكون له إمام راتب، واحتاج له مقلدوه بآنه قال هذا قطعاً لأن لا يفعل ذلك أهل الأهواء.

قال علي: ومن كان من أهل الأهواء لا يرى الصلاة خلف أئمّتنا؛ فإنّهم يصلونها في منازلهم، ولا يعتدون بها في المساجد مُبتدأة أو غير مُبتدأة مع إمام من غيرهم؛ فهذا الاحتياط لا وجه له، بل ما حصلوا إلا على استعجال المनع مما أوجبه الله تعالى من أداء الصلاة في جماعة خوفاً من أمر لا يكاد يوجد ممّن لا يُبالي باحتياطهم.

ولقد أخبرني يونس بن عبد الله القاضي؛ قال: كان محمد بن يبقي بن زرب القاضي إذا دخل مسجداً قد جَمَعَ فيه إمامه الراتب - وهو لم يكن صلّى تلك الصلاة بعد -؛ جَمَعَ بمن معه في ناحية المسجد.

وقال علي: القصد إلى ناحية المسجد بذلك عجب آخر.

قال علي: وأما نحن؛ فإن من تأخر عن صلاة الجماعة لغير عذر، لكن قلة اهتياط، أو لهوى، أو لعداوة مع الإمام؛ فإننا ننهى، فإن انتهى، وإلا أحرقنا منزله؛ كما قال رسول الله ﷺ.

والعجب أنَّ المالكيين يقولون: فإن صلّوها فيه جماعة؛ أجزأتهم؛ فيا لله! ويا للمسلمين! أي راحة لهم في منعهم من صلاة جماعة تُفضُل صلاة المنفرد بسبع وعشرين درجة، وهي عندهم جازية عمن صلّاها؟! فائي اختيار أفسد من هذا؟!

ورويانا عن سفيان الثوري عن يونس بن عُبيد عن الجعد أبي عثمان؛ قال: جاءنا أنسُ بنُ مالك عند الفجر وقد صلّينا، فأقام وأمّ أصحابه.

ورويانا أيضاً: أنه كان معه نحو عشرة من أصحابه، فأذن وأقام، ثم صلّى بهم.

ورويَنا أيضًا من طريق مَعْمَر وَحَمَّادُ بْنُ سَلْمَةَ عَنْ أَبِي عُثْمَانَ عَنْ أَنْسٍ، وَسَمَّاهُ حَمَّادُ، فَقَالَ: فِي مَسْجِدِ بْنِي رَفَاعَةَ.

وَعَنْ أَبْنَى جَرِيْجَ: قَلَّتْ لِعَطَاءَ: نَفَرُّ دَخْلُوا مَسْجِدَ مَكَّةَ خَلَافَ الصَّلَاةِ<sup>(١)</sup> لَيْلًا أَوْ نَهَارًا؟ أَيُؤْمِنُهُمْ أَحَدُهُمْ؟ قَالَ: نَعَمْ، وَمَا بَأْسَ بِذَلِكَ؟

وَعَنْ سَفِيَّانَ الثُّوْرَى عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ يَزِيدَ: أَمَّنِي إِبْرَاهِيمَ فِي مَسْجِدٍ قَدْ صُلِّيَ فِيهِ، فَأَقَامَنِي عَنْ يَمِينِهِ بِغَيْرِ أَذْانٍ وَلَا إِقَامَةٍ.

وَعَنْ مَعْمَرِ: صَحَّبَتْ أَيُوبَ السُّخْتَيَانِيَّ مِنْ مَكَّةَ إِلَى الْبَصْرَةِ، فَأَتَيْنَا مَسْجِدَ أَهْلِ مَاءِ قَدْ صَلَّى فِيهِ، فَأَذْنَ أَيُوبُ وَأَقَامَ، ثُمَّ تَقَدَّمَ فَصَلَّى بَنَا.

وَعَنْ حَمَّادِ بْنِ سَلْمَةَ عَنْ عُثْمَانَ الْبَتَّىِّ: قَالَ: دَخَلْتُ مَعَ الْحَسَنِ الْبَصْرِيِّ وَثَابَتَ الْبُنَانِيُّ مَسْجِدًا قَدْ صَلَّى فِيهِ أَهْلَهُ، فَأَذْنَ ثَابَتَ وَأَقَامَ، وَتَقَدَّمَ الْحَسَنُ فَصَلَّى بَنَا. فَقَلَّتْ: يَا أَبَا سَعِيدًا! أَمَا يَكْرَهُ هَذَا؟ قَالَ: وَمَا بَأْسَهُ؟

قَالَ عَلَىٰ: «هَذَا مَا لَا يُعْرَفُ فِيهِ لَأَنَّهُ مُخَالِفٌ مِنَ الصَّحَابَةِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ»<sup>(٢)</sup>. انتهى.

فَنَسَبَ ابْنُ حَزْمٍ مُشْرُوِّعِيَّةِ الْجَمَاعَةِ الثَّانِيَّةِ إِلَى كُلِّ مِنْ: أَنْسِ بْنِ مَالِكَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، وَعَطَاءَ، وَأَيُوبَ السُّخْتَيَانِيَّ، وَثَابَتَ الْبُنَانِيُّ، وَفِي بَعْضِ ذَلِكَ نَظَرٌ؛ كَمَا سِيَّأَتِي تَحْقِيقَهُ إِنْ شَاءَ اللَّهُ تَعَالَى.

وَنَسَبَ فِي «مَسْنَدِ زَيْدٍ»<sup>(٣)</sup> (ص ١١٣) إِلَى عَلَىٰ، فَرُوِيَ زَيْدُ بْنُ عَلَىٰ عَنْ أَبِيهِ عَنْ جَدِّهِ عَنْ عَلَىٰ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ أَنَّهُ أَتَاهُ رَجْلَانِ، فَسَلَّمَا عَلَيْهِ، وَهُوَ فِي الْمَسْجِدِ، فَقَالَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: أَصْلَيْتَهُمَا؟ قَالَا: لَا. قَالَ: «وَلَكُنَا قَدْ صَلَّيْنَا، فَتَنَحِّيَا وَصَلَّيَا، وَلِيَؤْمِنَ أَحَدُكُمَا صَاحِبَهُ، وَلَا أَذْانَ عَلَيْكُمَا، وَلَا إِقَامَةَ وَلَا تَطْوِعَ حَتَّى تَبْدأُ بِالْمَكْتُوبَةِ» وَبَوَّبَ عَلَيْهِ

(١) أَيْ: بَعْدَ الصَّلَاةِ.

(٢) «الْمَحْلِيُّ» (٤/٢٣٦ - ٢٣٨).

(٣) اَنْظُرْ - لِزَاماً - عَنْهُ: كِتَابُنَا «كِتَابُ حَذْرٍ مِنْهَا الْعُلَمَاءُ» (٢/٢٧١ - ٢٧٥).

صاحب «موسوعة فقه علي» (ص ٣٨٥): (إعادة الصلاة بجماعة).  
وقال العيني في الممنع في «عمدة القاري» (١٦٥/٥): «وهو قول  
عطاء والحسن في رواية، وإليه ذهب أحمد وإسحاق وأشهب».

وئسَ هذا القَوْلُ لِإِبْرَاهِيمَ التَّخَعِيِّ.

فقد أخرج عبد الرزاق والدولابي بسندهما من طريق سفيان الثوري  
عن أبي يحيى زكرياً بن عبد الله بن يزيد الصهباًني؛ قال: حَدَّثَنِي أَبِي:  
«أَنَّهُ أَقْبَلَ مَعَ إِبْرَاهِيمَ مِنْ دَارِ أَبِي الشَّعْثَاءِ؛ قَالَ: فَمَرَرْنَا عَلَى مَسْجِدٍ  
وَقَدْ صُلِّيَتْ فِيهِ الْمَغْرِبُ.

فَقَلَّتْ لَهُ: أَلَا تَصْلِيْ يَا أَبَا عِمْرَانَ! جَمَاعَةً؟

قال: بَلِّي.

قَلَّتْ: أَتَؤْذِنُ وَتُقْيِمُ؟

قال: لَا؛ يَكْفِيكَ أَذَانُهُمْ.

فَقَمَتْ عَنْ شَمَالِهِ، فَأَخْذَ يَدِيْ، فَأَقَامَنِي عَنْ يَمِينِهِ، وَأَمْنَنِي، فَقَرَأَ  
فِي الرَّكْعَتَيْنِ الْأَوَّلَيْنِ»<sup>(١)</sup>.

وقال الثوري: «وَأَمَّا الْحَسَنُ بْنُ عَمْرُو<sup>(٢)</sup>؛ فَأَخْبَرَنِي أَنَّ إِبْرَاهِيمَ

(١) «الكنى والأسماء» للدولابي (١٦٦/٢)، و«المصنف عبد الرزاق» (٢٩٢/٢) (رقم ٣٤١٩)، وفيه زكريا بن عبد الله؛ قال الأزدي: «منكر الحديث». انظر: «ميزان الاعتدال» (٧٣/٢).

وتابعه شريك؛ كما عند: ابن أبي شيبة في «المصنف» (٣٢٢/٢)، وعلي بن الجعد في «المستد» (٨٦٧/٢) (رقم ٢٤١٩)، وهو ضعيف لسوء حفظه واحتلاطه.

(٢) الحسن بن عمرو: وثقه أحمد وابن معين والنسائي، وقال ابن المديني: «ثقة صدوق»، وقال العجلي: «كوفي»، وذكره ابن حبان في «الثقات» (١٦٤/٦). انظر: «تهدیب التهذیب» (٢٦٨/٢)، و«ثقات العجلي» (رقم ٢٨٥).

كره أن يؤمّهم في مسجد قد صُلّي فيه»<sup>(١)</sup>.

وعن فضيل بن عمرو: «أنَّ عدَى بن ثابت وأصحاباً له رجعوا من جنازة، فدخلوا مسجداً، وقد صُلّي فيه، فجمعوا، فكره ذلك إبراهيم»<sup>(٢)</sup>.

وهذا أصحٌ من الرواية السابقة - رواية زكريا بن عبد الله - فالمنع عنه أقوى، وقد تقدّم ذكره في المانعين.

ونقل النوويُّ مشروعية الجماعة الثانية في مسجد قد صُلّي فيه عن أحمد وإسحاق وداود وابن المُنذِّر<sup>(٣)</sup>.

وُسِّبَ هذا الرأيُ إلى مكحول، وعبدالرحمن بن يزيد بن جابر.

قال الفسوطيُّ في «المعرفة والتاريخ» (١٤١/١): «حدَّثنا هشام؛ قال: حدثنا الوليد بن مُسلم عن عبد الرحمن بن يزيد بن جابر؛ قال: كنتُ أدخل أنا ومكحول المسجد وقد صَلَّى النَّاسُ، فَيَؤْذِنُ مَكحول ويُقيِّمُ، ويَتَقدَّمُ فَيَصْلِي بِهِمْ، وَكُنْتُ أَجِيءُ مَعَ سليمانَ بنِ موسى وقد صَلَّوا، فَيَؤْذِنُ ويُقيِّمُ، فَأَتَقدَّمُ فَأَصْلِي بِعِقَالٍ - وكان أَسْنَّ مِنْهُ». —

وعبدالرحمن بن يزيد بن جابر؛ قال فيه ابن المديني: «يعدُّ في الطبقة الثانية من فقهاء أهل الشام بعد الصحابة»<sup>(٤)</sup>.

وفي السُّند الماضي الوليد بن مُسلم: مدلّس، وقد عنون؛ فالإسناد ضعيف.

والى مشروعية الجماعة الثانية ذهب ابن أبي شيبة؛ فإنه عقد في «مصنفه» (٣٨٤/٨) - ط. دار الفكر) في (كتاب الرد على أبي حنيفة،

(١) «مصنف عبد الرزاق» (٢٩٢/٢) (رقم ٣٤٢٠)، و«مصنف ابن أبي شيبة» (٣٢٢/٢).

(٢) «مصنف ابن أبي شيبة» (٣٢٢/٢).

(٣) «المجموع» (٤/٢٢٢).

(٤) «تهدیب التهذیب» (٦/٢٦٦).

باب من مسائل الجماعة)، وأورد تحته حديث أبي سعيد الأتني: «أَيُّكُمْ يَتَّجَرُ عَلَى هَذَا»، وقال عقبه: «وَذَكْرُ أَنْ أَبَا حَنِيفَةَ قَالَ: لَا تَجْمِعُوا فِيهِ».

وقال ابن قدامة: «وَلَا يُكَرَّهُ إِعْدَادُ الْجَمَاعَةِ فِي الْمَسْجِدِ»، وَمَعْنَاهُ: أَنَّهُ إِذَا صَلَّى إِمَامُ الْحَيِّ، وَحَضَرَ جَمَاعَةٌ، اسْتُحِبَّ لَهُمْ أَنْ يَصْلُوُا جَمَاعَةً، وَهُوَ قَوْلُ ابْنِ مُسْعُودٍ (!) وَعَطَاءٍ وَالْحَسْنِ (!) وَالثَّنَّحِيِّ (!) وَقَتَادَةَ وَإِسْحَاقَ»<sup>(١)</sup>.

وقال المرداوي في «الإنصاف» (٢١٩/٢): «تَنبِيهُ: الَّذِي يَظْهَرُ أَنَّ مَرَادَ مَنْ يَقُولُ: لَا يَكْرَهُ، نَفِيَ الْكُرَاهَةُ، لَا أَنَّهَا غَيْرُ وَاجِبَةٍ، إِذَا الْمَذْهَبُ أَنَّ الْجَمَاعَةَ وَاجِبَةٌ».

وَأَخْرَجَ عَبْدُ الرَّزَاقَ عَنْ مُعْمَرٍ عَنْ قَتَادَةَ فِي قَوْمٍ اتَّهَمُوا إِلَى مَسْجِدٍ وَقَدْ صَلَّى فِيهِ؟ قَالَ: «يَصْلُوُنَ بِإِقَامَةٍ، وَيَقُولُ إِمَامُهُمْ مَعْهُمْ فِي الصَّفِّ»<sup>(٢)</sup>.

وَنَقْلُ الجُوازِ عَنْ أَشْهَبِ مِنَ الْمَالِكِيَّةِ، قَالَ زَرْوَقُ: «وَذَهَبَ أَشْهَبُ إِلَى جُوازِهِ، وَهُوَ الْأَصْلُ. وَظَاهِرُ حَدِيثٍ: «مَنْ يَتَصَدَّقُ عَلَى هَذَا» دَلِيلٌ لَهُ، قَالَ أَشْهَبٌ لِأَصْبِغِ فِي الْمَسْجِدِ، وَقَدْ صَلَّى النَّاسُ: تَنَحَّ لِزَاوِيَّةَ، وَأَتَمْ، فَفَعَلَ»<sup>(٣)</sup>.

وَقَالَ ابْنُ نَاجِيٍّ: «وَأَخْذَ مِنْ قَوْلِ أَشْهَبِ الْجُوازِ، وَذَلِكَ أَنَّهُ دَخَلَ

(١) «المغني مع الشرح الكبير» (٧/٢)، والصواب أن مذهب ابن مسعود والحسن والثنحبي المنع من تعدد الجماعة، انظر: (ص ٥٦).

وانظر في معنى قوله: «الحنابلة... لا يكره» ما سيأتي (ص ٦٧) من كلام الشيخ ابن عثيمين.

(٢) «مصنف عبد الرزاق» (٢٩٣/٢) (رقم ٣٤٢٤)، و«مصنف ابن أبي شيبة» (٣٢٣/٢).

(٣) «زروق على متن الرسالة» (١٩٨/١).

مسجدًا، فوجد أهله قد صلوا، فقال لأصبع: تباعد عنِي وائتم بي.  
وأنت تعلم أن هذا فعل عالم، وقد علمت ما فيه»<sup>(١)</sup>.

## تضارب الأقوال في مذهب جماعة من الصحابة والتابعين وبعض الفقهاء

١٥ - وقد تضاربت الأقوال في مذهب كلٌ من: أنس بن مالك،  
وعبدالله بن مسعود رضي الله عنهمَا، والحسن البصري، وأيوب  
السختياني، وأحمد بن حنبل، وإبراهيم النخعي<sup>(٢)</sup>.

وبيان ذلك:

أخرج البخاري في «صحيحة» تعليقاً: « جاء أنس إلى مسجد قد  
صلّى فيه، فاذْنَ واقِمَ وصلّى جماعة»<sup>(٣)</sup>.

وذكر ابن عابدين في «حاشيته»: أنَّ أنساً رضي الله عنه قال: «إِنَّ  
أصحابَ النَّبِيِّ ﷺ كَانُوا إِذَا فَاتَتْهُمُ الْجَمَاعَةَ فِي الْمَسْجِدِ صَلَوَا فِي  
الْمَسْجِدِ فُرَادَى»<sup>(٤)</sup>.

(١) «شرح ابن ناجي على متن الرسالة» (١٩٨/١).

(٢) سبق في (ص ٥٦) بيان التضارب عن النَّخْعَنِ والإِلْمَاعِ إلى أنَّ رواية المَنْعِ عنِ  
أقوى، إذ في رواية مشروعية الجماعة الثانية عنه زكريا بن عبد الله، وقد ضُعِّفَ،  
خلافاً لما ذهب إليه صاحب «موسوعة فقه إبراهيم النَّخْعَنِ» (٤٢١/٤٢٢ - ٤٢١/١)  
حيث لم يذكر عنه إلا الجواز!!

(٣) سيأتي تخریجه إن شاء الله تعالى (ص ٦٩ - ٧٠).

(٤) انظر: «حاشية ابن عابدين» (٤١٠/١).

وقال المباركفوري في «تحفة الأحوذى» (١١/٢) و«إيكار الممن» (ص ٢٥٢):  
«اعلم أنَّ الفقهاء الحنفية يذكرون في كتبهم أثراً عن أنس بن مالك، يستدلُّون به  
على كراهة تكرار الجماعة في المسجد، ولم يثبتُ هذا عن أنس في كتب  
الحديث أَبْلَةً، بل ثبت عنه خلافه».

وألمع التهانوي في «إعلاء السنن» (٤/٢٥١) إلى هذا الكلام، وردَّ عليه بكلام  
الإمام الشافعى في «الأم» (١٨١/١). فراجعه.

وتقدّم في أدلة المانعين: «أنَّ علقة والأسود أقبلَا مع ابن مسعود إلى المسجد، فاستقبلُهُم الناس قد صلَّوا، فرجع بهما إلى البيت، فجعل أحدهُما عن يمينه، والأخر عن شماله، ثم صلَّى بهما»<sup>(١)</sup>.

وعن سَلَمَةَ بْنِ كَهْيَلٍ: «أنَّ ابْنَ مسعود دخلَ المسجد وقد صلَّوا، فجمع بعلقة ومسروق والأسود»<sup>(٢)</sup>.

فظاهر هذه الآثار التَّضارب، إذ إنَّ منع إقامة الجماعة الثانية في مسجدٍ قد صلَّى فيه مرتَّةٍ وجوائزها: مرويٌّ عن ابن مسعود وأنس رضي الله عنهمَا.

وسنذكر فيما بعد إن شاء الله كلاماً على أثر أنسٍ، لعلَّ فيه إزالة هذا التَّعَارُضِ المنقول عنه<sup>(٣)</sup>.

أمَّا ابنُ مسعود؛ فالمشهورُ عنه الكراهةُ، ولا تعارضٌ بين الآثرين؛ فإنَّ سَلَمَةَ بْنَ كَهْيَلٍ لم يذكر أنَّ تجميَعَ ابْنِ مسعود بعلقة ومسروق والأسود كان في المسجد، وصَرَّحَ النَّخعيُّ بأنه كان في البيت، وعليه يُحمل التَّجميَعُ الوارد في رواية ابن كهيل.

ويتأيَّدُ هذا الجَمْعُ إذا علِمْنَا أنَّ مَذَهَبَ الأسود والنَّخعيِّ كان المنع من تعددِ الجماعة؛ كما وَضَّحْنَا ذلك عنهمَا<sup>(٤)</sup>.

ولعلَّ أثر سَلَمَةَ بْنَ كَهْيَلٍ هو منشأ حكاية ابن قدامة عدم الكراهة عن ابن مسعود، والله أعلم.

وأمَّا الحسنُ البصريُّ:

(١) مضى تخرِيجه (ص ٣٧).

(٢) أخرجه ابن أبي شيبة في «المصنف» (٢/٣٢٣)، وسنده جيد، وقال المباركفوري في «مرعاة المفاتيح» (٢/١٣٠): «وإسناده صحيح».

(٣) انظر: (ص ٦٩).

(٤) انظر: (ص ٣٨، ٥٦).

ذكر المنع عنه البيهقي في «السنن الكبرى» (٣/٧٠).

وقال العيني في «عمدة القاري» (٥/١٦٥) في المنع: «وهو قول الحسن في رواية».

ونقل الجواز عنه ابن حزم في «المحلّي» (٤/٢٣٨)؛ ففيه: «وعن حمّاد بن سلمة عن عُثمان البَتّيِّ؛ قال: دخلت مع الحسن البصري وثابت البُناني مسجداً قد صَلَّى فيه أهْلُه، فَأَذْنَ ثَابَتْ وَأَقَامَ، وَتَقْدَمَ الحسن، فَصَلَّى بَنَاهُ، فَقَلَّتْ: يَا أَبَا سَعِيداً! أَمَا يُكَرَّهُ هَذَا؟ قَالَ: وَمَا بِأَسْهِ؟!»<sup>(١)</sup>.

ونقله عنه ابن قُدَّامَة في «المغني» (٢/٧).

وقال البيهقي بعد أن ذَكَرَ كراهيَةَ الحسن: «كراهيَةُ الحسن البصري محمولة على موضع تكون الجماعة فيه بعد أن صَلَّى تفَرَّقَ الكلمة، والله أعلم»<sup>(٢)</sup>.

ولهذا بوَّبَ البيهقي في «سننه» في (كتاب الصلاة) باباً بعنوان: (باب الجماعة في مسجد قد صَلَّى فيه إذا لم يكن فيها تفَرُّقَ الكلمة)<sup>(٣)</sup>.

قلت: والمنع عنه أقوى، وذلك لأمرتين:

أحدهما: أن الأثر أخرجه: ابن أبي شيبة في «مصنفه» (٢/٢٢٣)، وعبدالرَّزَاقُ في «مصنفه» أيضاً (٢/٢٩٣) (رقم ٣٤٢٥)، فقال: عن معمر عن غير واحد عن الحسن (ذكره)، وقال: «ذكره عن حفص بن سليمان».

---

(١) ورجح صاحب «موسوعة فقه الحسن» (٢/٦١٩) عنه القول بعدم الكراهة، وقال عنه: «في أصح الروايتين عنه»!!

(٢) «السنن الكبرى» (٣/٧٠).

(٣) «السنن الكبرى» (٣/٦٩).

وحفص بن سليمان: من قدماء أصحاب الحسن، قال ابن سعد: يُكْنَى أبا الحسن، وكان أعلمهم بقول الحسن. وقال البخاري في «الأوسط»: ثقة، قديم الموت<sup>(١)</sup>.

والآخر: قول عثمان البَتْيِّ: «دخلت مع الحسن البصري وثبت البناي مسجداً قد صلَّى فيه أهله» وهذا يدلُّ على أنهم لم يكونوا من أهل تلك المَحَلَّةِ، فقد جاء في السياق «مسجداً» هكذا بصيغة النكرة، وكذلك «صلَّى فيه أهله» فهذا يدلُّ على أنهم لم يكونوا من أهل ذلك المسجد، وعلى هذا يزول الإشكال ولا يبقى تعارض بين كراهيَة الحسن للجماعة الثانية وفعله لها، إذ أن فعله محمول على أنه كان في مسجد طريق وليس مسجد محلَّته، والله أعلم.

وأَمَّا أَيُوب السَّخْتِيَانِي؟ فنقل الجواز عنه ابن حزم في «المَحَلَّى» (٤/٢٣٨)؛ ففيه: «عن معمر: صَحِبْتُ أَيُوب السَّخْتِيَانِي مِن مَكَّةَ إِلَى البَصْرَةِ، فَأَتَيْنَا مَسْجِدَ أَهْلِ مَاءِ قَدْ صَلَّى فِيهِ، فَأَذْنَنَّ أَيُوبَ وَأَقَامَ، ثُمَّ تَقدَّمَ فَصَلَّى بَنَّا»<sup>(٢)</sup>.

ونقل المَنْعَ عنه: ابن قَدَّامَة في «المَغْنِي» (٢/٨)، وحكَاه ابن المُنْذَر عنه أيضًا؛ كما في «مَعْرِفَةِ السَّنَنِ وَالْأَثَارِ» (لوحة ١٩/١ - مخطوط للبيهقي)، و«نَيلُ الْأَوْطَارِ» (٣/١٨٥) و«بَذْلُ الْمَجْهُودِ» (٤/١٧٧).

ولَا تعارض بين القولين؛ فإنه - رحمه الله - كما قدمناه يرى منع تعدد الجماعة في غير ممَّرِّ الناس؛ أي: في غير مساجد الطرق، فتجمِيعُه بمعمر كان فيها، وقوله بالمنع في غيرها، والله أعلم.

وأَمَّا أَحْمَدُ بْنُ حَنْبَلٍ؛ فنقل المَنْعَ عنه: العيني في «البناية في شرح الهدایة» (٢/٣٠٥ - ٣٠٦)، وتقدَّمَ نصُّ كلامه<sup>(٣)</sup>.

(١) انظر: «تَهْذِيبُ التَّهْذِيبِ» (٢/٣٤٦)، و«طَبَقَاتُ ابْنِ سَعْدٍ» (٧/٢٥٦).

(٢) وأخرجه عبد الرزاق في «المصنف» (٢/٢٩٢) (رقم ٣٤٢١).

(٣) في (ص ٢٩).

والمنصوصُ عنه في كُتُبِ المَذَهَبِ الجوازُ في غيرِ المساجدِ  
الثَّلَاثَةِ.

قال ابنُ قدامةَ بعدَ أَنْ ذَكَرَ أَنَّ المَذَهَبَ مُشْرُوعٌ إِقَامَةُ الجَمَاعَةِ  
مَرَّتَيْنِ فِي الْمَسَاجِدِ الَّذِي قَدْ صُلِّيَ فِيهِ مَا نَصَّهُ: «فَأَمَّا إِعَادَةُ الجَمَاعَةِ فِي  
الْمَسَاجِدِ الْحَرَامِ وَمَسَاجِدِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ وَالْمَسَاجِدِ الْأَقْصِيِّ؛ فَقَدْ رُوِيَ  
عَنْ أَحْمَدَ كُرَاهَةُ إِعَادَةِ الجَمَاعَةِ فِيهَا، وَذَكَرَهُ أَصْحَابُنَا؛ لَثَلَاثَةٍ يَتَوَانَى  
النَّاسُ فِي حَضُورِ الجَمَاعَةِ مَعَ الْإِمَامِ الرَّاتِبِ فِيهَا إِذَا أَمْكَنَهُمُ الصَّلَاةُ فِي  
الْجَمَاعَةِ مَعَ غَيْرِهِ»<sup>(١)</sup>.

وَقَالَ أَبُو دَاوُدَ السِّجِّسْتَانِيُّ: «سَمِعْتُ أَحْمَدَ يَقُولُ: لَا يُصَلِّي فِي  
الْمَسَاجِدِ الْحَرَامِ وَمَسَاجِدِ الْمَدِينَةِ صَلَاةً - يَعْنِي: الْجَمَاعَةَ - مَرَّتَيْنِ، وَأَمَّا  
غَيْرِ ذَلِكَ مِنَ الْمَسَاجِدِ؛ فَأَرْجُو أَنَّ فَعْلَهُ أَيْسَرُ»<sup>(٢)</sup>.

وَقَالَ الْحَافِظُ عَبْدُ اللَّهِ بْنُ مُحَمَّدٍ بْنُ عَبْدِ الْعَزِيزِ الْبَغْوَيِّ: «وَسُئِلَ  
أَحْمَدُ - وَأَنَا أَسْمَعُ - عَنِ الرَّجُلِ يَخْرُجُ إِلَى الْمَسَاجِدِ فَوَجَدَهُمْ قَدْ  
صَلَّوْا، وَوَجَدَ رَجُلًا يَتَوَضَّأُ؛ أَيْتَطَوَّعُ حَتَّى يَجْعِيَ الرَّجُلُ؟ قَالَ: إِنْ شَاءَ  
تَطَوَّعَ»<sup>(٣)</sup>.

وَذَكَرَ الْذَّهَبِيُّ فِي «السِّيرَ»: (٢٩٨/١١) عَنْ صَالِحِ بْنِ أَحْمَدَ قَالَ:  
مَضِيَتُ مَعَ أَبِي يَوْمِ الْجَمَعَةِ إِلَى الْجَامِعِ، فَوَافَقْنَا النَّاسَ قَدْ انْصَرَفُوا،  
فَدَخَلْتُ إِلَى الْمَسَاجِدِ، وَكَانَ مَعَنَا إِبْرَاهِيمَ بْنَ هَانِئٍ، فَتَقَدَّمَ أَبِي فَصَلَّى  
بَنَاهُ الظَّهَرَ أَرْبِعَاً، وَقَالَ: قَدْ فَعَلَهُ أَبْنَى مُسَعُودٍ بِعَلْقَمَةِ وَالْأَسْوَدِ!

وَقَالَ أَبُنَ التَّجَارِ: «وَلَا تُكَرِّهْ إِعَادَةُ جَمَاعَةٍ فِي غَيْرِ مَسَاجِدِيِّ مَكَّةَ  
وَالْمَدِينَةِ، وَلَا فِيهِمَا لِعْدَرٍ»<sup>(٤)</sup>.

(١) «الْمَغْنِيِّ مَعَ الشَّرْحِ الْكَبِيرِ» (٢/٨ - ١٠).

(٢) «مَسَائِلُ أَبِي دَاوُدَ لِأَحْمَدَ» (٤٧).

(٣) «جَزْءُ فِي مَسَائِلِ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ أَحْمَدَ بْنِ حَنْبَلٍ» (رَقْمُ ٦٣).

(٤) «مِنْتَهِيِّ الْإِرَادَاتِ» (١/١٠٧)، وَانْظُرْ: «الْمُحَرَّرُ فِي الْفَقَهِ» (١/٩٥ - ٩٦)، وَ«بَلْغَةُ  
السَّاغِبِ» (٨١)، وَ«الْهُدَى» (٤٢/١).

وفي «الفواكه العديدة»: «إعادة الجماعة في حرمي مكة والمدينة؛ بمعنى أنها إذا أقيمت وصلّيت؛ لا تقام ثانيةً بعد ذلك جماعة أخرى»<sup>(١)</sup>.

فالمشهور في مذهب الإمام أحمد مشروعية الجماعة الثانية في غير المساجد الثلاثة، والله أعلم.

### أدلة المجيزين

١٦ - استدلّ المجيزون للجماعة الثانية في مسجد قد صلّي فيه مرة بما يلي:

أولاً: قوله عليه الصلاة والسلام: «صلاة الجماعة تفضل على صلاة الفد بخمس وعشرين درجة»، وفي رواية: «بسعٍ وعشرين درجة»<sup>(٢)</sup>.

ووجه الدلالة عموم المُنْطَوِق؛ فإن صلاة الجماعة تفضل صلاة الفد بسعٍ أو بخمس وعشرين درجة، سواء كانت الجماعة الأولى أم الثانية<sup>(٣)</sup>.

ثانياً: عن أبي سعيد الخدري رضي الله تعالى عنه: أن النبي ﷺ أبصر رجلاً يصلّي وحده، فقال: «ألا رجلٌ يتصدق على هذا فيصلّي معه؟»، فصلّى معه رجل<sup>(٤)</sup>.

(١) «الفواكه العديدة في المسائل المفيدة» (١٢٣/١).

(٢) أخرجه البخاري في «الصحيح» (كتاب الأذان، باب فضل صلاة الجماعة، ١٣١/٢، رقم ٦٤٥ و٦٤٦) وغيره.

(٣) «المغني مع الشرح الكبير» (٨/٢)، و«عمدة القاري» (٥/٥).

(٤) أخرجه: ابن أبي شيبة في «المصنف» (٣٢٢/٢)، والدارمي في «السنن» (٣١٨/١)، وأحمد في «المسند» (٣٢٢/٣، ٥/٣، ٤٥، ٦٤، ٨٥)، وأبو داود في «السنن» (كتاب الصلاة، باب في الجمع في المسجد مرتين، ١٥٧/١، رقم ٥٧٤)، وابن خزيمة في «الصحيح» (٦٤ - ٦٣/٣) (رقم ١٦٣٢)، وابن حبان في «الصحيح» (رقم ٤٣٦ - موارد الظمان)، والحاكم في «المستدرك» (١/١)، والبيهقي في =

قال الحاكم في «المستدرك» (٢٠٩/١) بعد أن أوردَ الحديث: «وهذا الحديث أصلٌ في إقامة الجماعة في المساجد مرّتين»<sup>(١)</sup>.

وقال ابن حزم: « ولو ظفروا بمثل هذا لطاروا به كلَّ مطار»<sup>(٢)</sup>.

وقال البغويُّ بعد أن أوردَ الحديث: «ففيه دليلٌ على أنه يجوز لمن صلَّى في جماعة أن يصلِّيها ثانيةً مع جماعةٍ آخرين، وأنه يجوز إقامة الجماعة في مسجدٍ مرّتين، وهو قول غير واحدٍ من الصَّحابة والتابعين»<sup>(٣)</sup>.

وبَوَّبَ على الحديث المذكور ابن حُزيمَة: (باب الرُّخصة في الصَّلاة جماعة في المسجد الذي قد جُمِعَ فيه ضدَّ قول من زعم أنَّهم يصلُّونُ فرادِيًّا إذا صلَّى في المسجد جماعةً مرَّةً).

وبَوَّبَ عليه الترمذِي: (باب ما جاء في الجماعة في مسجد قد صلَّى فيه مرَّة).

قال نور الدين العتر في مبحث «الترجم الاستنباطية عند الترمذِي»: «أن يكون تطابق الترجمة مع الباب بطريق الاستنتاج لعلاقة اللزوم مثلاً»، وضرب مثلاً على ذلك حديث أبي سعيد السَّابق، وذكر تبويب الترمذِي، وقال: «ووجه مطابقة الحديث للترجمة أنه معلوم حفظة النبي ﷺ على أداء الصلوات بجماعة، فحيث حضَّ على التجمع مع هذا الداخل للمسجد؛ دلَّ على أنه تُشرع صلاة الجماعة

---

= «السنن» (٣٠٣/٢)، و«معرفة السنن والأثار» (ل٢٩/أ - مخطوط)، و«الخلافيات» (م٢٥٦/أ - مخطوط)، وابن الجارود في «المنتقى» (رقم ٣٣٠)، والبغوي في «شرح السنة» (٤٣٦/٣) (رقم ٨٥٩)، والرافعي في «أخبار قزوين» (٢٥٨/٢ - ٢٥٩)، وصححه الحاكم ووافقه الذهبي.

وفي الباب عن غير أبي سعيد، انظر: «نصب الراية» (٥٧/٢ - ٥٨).

(١) وكذا قال الذهبي في «التلخيص» (٢٠٩/١).

(٢) «المحلّى» (٤/٢٣٨).

(٣) «شرح السنة» (٤٣٧/٣).

مرة ثانية في مسجد قد صلّى فيه مرة سابقة بجماعة لنفس وقت الصلاة»<sup>(١)</sup> !!

وبهـب عليه أبو داود: (باب في الجمع في المسجد مررتين).

وبهـب عليه الدارمي: (باب صلاة الجماعة في مسجد قد صلّى فيه مررتة).

وبهـب عليه الحاكم: (إقامة الجماعة في المساجد مررتين).

وبهـب عليه ابن حبان: (ذكر الإباحة لمن صلّى في مسجد جماعة أن يصلّى فيه مررة أخرى جماعة).

قال المباركفوري: «إذا ثبت من الحديث حصول ثواب الجماعة بمحض ومتى؟ فحصول ثوابها بمحضين بالأولى»<sup>(٢)</sup>.

وقال صاحب «عون المعبد»: «والحديث يدل على جواز أن يصلّى القوم جماعة في مسجد قد صلّى فيه مررة»<sup>(٣)</sup>.

واستدل به على الجواز: القاضي حسين في «تعليقته»<sup>(٤)</sup>.

### فتوى الشيخ محمد بن صالح العثيمين - حفظه الله تعالى - في حكم تكرار الجماعة في المسجد الواحد

سئل الشيخ - حفظه الله تعالى -: ما حكم إقامة جماعةٍ ثانيةٍ في المسجد الذي فيه إمامٌ راتبٌ؟

فأجاب بما نصه: «إقامة الجماعة في المسجد الذي فيه إمامٌ

(١) «الإمام الترمذى والموازنة بين جامعه وبين الصحيحين» (٣٢١).

(٢) «تحفة الأحوذى» (١١/٢).

(٣) «عون المعبد» (٢٢٥/١).

(٤) (١٠١٣/٢).

راتبٌ: إن كان ذلك راتبًا - يعني: دائمًا يجعلون جماعتين -؟ فهذا بدعةٌ بلا شكٍ.

أما إذا كان أمراً عارضاً، مثل أن يأتي جماعةٌ، فيجدوا الناس قد صلوا؛ فإنهم يصلون جماعة، ولا شيء في ذلك، وإنَّ من قال: إنَّ هذا بدعةٌ؛ ففي قوله نَظَرٌ؛ لأنَّ الرَّسُولَ ﷺ كان جالساً في أصحابه، فدخل رجلٌ لم يصلٌ، فقال النبي ﷺ: «ألا رجلاً يتصدق على هذا فيصلٌ معه؟»، فقام رجلٌ، فصلٌ معه. فأقيمت جماعةٌ بعد جماعة، مع أنَّ أحدَ الرَّجُلَيْنِ كان متطوعاً لا تلزمُه الجماعة، فهل يُعقل أنَّ الرَّسُولَ ﷺ يُمْنَعَ اثنين دخلاً قد فاتتهما الصلاة يمنعهما من إقامة الجماعة ويأمر واحداً قد صلٌ أن يقوم فيصلٌ مع هذا جماعة؟! هذا لا يُعقل.

ولذلك يُعتبر القول في أنَّ إقامة الجماعة من الدَّاخِلِينَ خطأً، وإقامة واحدٍ في المسجد يُصلِّي مع الدَّاخِلِ وحده سُنَّةٌ؛ يعتبر هذا من الخطأ في الفهمِ.

وأما ما يُذكر عن ابن مسعود رضي الله عنه: «أنه دخل والجماعة قد صلوا، فانصرف وصلٌ في بيته»؛ فقد ذكر صاحب «المغني» عن ابن مسعود: أن صلاة الجماعة تُشرع للدَّاخِلِينَ بعد انتهاء صلاة الجماعة الأولى.

فإذا صَحَّ ما ذكره صاحب «المغني»؛ ففيه عن ابن مسعود روايتان، وإن لم يصحَّ؛ فليكن القول الأول هو الذي قاله ابن مسعود، وهي قضيَّةٌ عين، يحتمل أن ابن مسعود رضي الله عنه انصرف إلى بيته ليصلِّي جماعة في بيته خوفاً من أن يراه أحدٌ فيقتدي به فيتهاون في الصلاة، أو ربما يؤودي ذلك إلى أن يكون في قلب الإمام الأول شيء، يقول: عبدالله بن مسعود تأخر في الصلاة لثلاً يصلي معي... أو ما أشبه ذلك من الأشياء التي لا ندرى عنها؛ لأنَّ هذه قضيَّةٌ عين.

لكن عندنا السُّنَّةُ، وهي إذا كان الرَّسُولُ عليه الصلاة والسلامُ

أقام شخصاً قد صلى ليتطلع ويُصلّى مع الدّاخِلِ جماعة؟ فصلاة الرجلين الدّاخِلِين اللّذين تجب عليهما الجماعة من باب أولى وأخرى»<sup>(١)</sup>.

ثم ظفرت له بكلام أطال فيه التّفّس على هذه المسألة، فعلق الشيخ حفظه الله في «الشرح الممتع» (٤/٢٢٦ وما بعد) على قول صاحب «الزاد»: «ولا تكره إعادة جماعة» ما نصه:

«صورتها: أن يصلّي الإمام الراتب في الجماعة، ثم تأتي جماعة أخرى فتصلّي في نفس المسجد، فهل تكره إعادة الجماعة هذه أو لا تكره؟».

الجواب: صرّح المؤلّف بأنّها لا تكره، ونفي الكراهة يدلّ ظاهره على أنّ المسألة مباحة فقط، وأنّها ليست بمشروعة، ولكنّ نقول: إنّ هذا الظاهر غير مراد؛ لأنّ مراده بـنفي الكراهة دفع قول من يقول بالكراهة، وعلى هذا فلا ينافي القول بالاستحباب، بل بالوجوب؛ لأنّ صلاة الجماعة واجبة، وقد نبه كثير من المتأخرین على أنّ هذا مراد المؤلّف وغيره ممن قال لا تكره، فيكون المعنى: أنا لا نقول بهذا القول، وإذا لم نقل به رجعنا إلى الأصل، والأصل: أن صلاة الجماعة واجبة، وعلى هذا فتكون إعادة الجماعة إذا فاتت مع الإمام الراتب واجبة؛ لأنّ الجماعة واجبة.

وقال بعض أهل العلم: إنّها مستحبة وليس بواجبة؛ لأنّ الصلاة الأولى هي التي يجب على المكلف حضورها، وهي التي يحصل بها الفضل العظيم الذي رتبه النبي ﷺ.

وهذه المسألة لها ثلث صور:

**الصورة الأولى:** أن يكون إعادة الجماعة أمراً راتباً.

**الصورة الثانية:** أن يكون أمراً عارضاً.

---

(١) من شريط مسجل له بعنوان «مسائل نهم المسلم».

الصورة الثالثة: أن يكون المسجد مسجد سوق، أو مسجد طريق سيارات، أو ما أشبه ذلك، فإذا كان مسجد سوق يتعدد أهل السوق إليه فيأتي الرجال والثلاثة والعشرة يصلون ثم يخرجون، كما يوجد في المساجد التي في بعض الأسواق، فلا تكره إعادة الجماعة فيه، قال بعض العلماء: قولًا واحدًا، ولا خلاف في ذلك؛ لأن هذا المسجد من أصله معد لجماعات متفرقة ليس له إمام راتب يجتمع الناس عليه.

فأما الصورة الأولى، بأن يكون في المسجد جماعتان دائمًا الجماعة الأولى والجماعة الثانية، فهذا لا شك أنه مكره إن لم نقل: إنه محرم؛ لأنه بدعة لم يكن معروفاً في عهد النبي ﷺ وأصحابه، ومن ذلك ما كان معروفاً في المسجد الحرام سابقاً قبل أن تتولى الحكومة السعودية عليه، كان فيه أربع جماعات كل جماعة لها إمام: (إمام الحنابلة يصلي بالحنابلة)، و(إمام الشافعية يصلي بالشافعية)، و(إمام المالكية يصلي بالمالكية)، و(إمام الأحناف يصلي بالأحناف).

ويسمونه هذا مقام الشافعي، وهذا مقام المالكي، وهذا مقام الحنفي، وهذا مقام الحنفي، لكن الملك عبد العزيز جزاه الله خيراً لما استولى على مكة، قال: هذا تفريق للأمة، أي: أن الأمة الإسلامية متفرقة في مسجد واحد، وهذا لا يجوز، فجمعهم على إمام واحد، وهذه من مناقبه وفضائله رحمة الله تعالى.

وأيضاً: أنه دعوة للكسل؛ لأن الناس يقولون: ما دام فيه جماعة ثانية ننتظر حتى تأتي الجماعة الثانية، فيتوانى الناس عن حضور الجماعة مع الإمام الراتب الأول.

وأما الصورة الثانية، أن يكون عارضاً، أي: أن الإمام الراتب هو الذي يصلي بجماعة المسجد، لكن أحياناً يختلف رجالان أو ثلاثة أو أكثر لعذر، فهذا هو محل الخلاف.

فمن العلماء من قال: لا تعداد الجماعة، بل يصلون فرادى.

ومنهم من قال: بل تعاد، وهذا القول هو الصحيح، وهو مذهب الحنابلة، ودليل ذلك:

**أولاً:** حديث أبي بن كعب أن النبي ﷺ قال: «صلاة الرجل مع الرجل أذكي من صلاته وحده، وصلاته مع الرجلين أذكي من صلاته مع الرجل، وما كان أكثر فهو أحب إلى الله» وهذا نص صريح بأن صلاة الرجل مع الرجل أفضل من صلاته وحده، ولو قلنا: لا تقام الجماعة لزم أن نجعل المفضول فاضلاً، وهذا خلاف النص.

**ثانياً:** أن الرسول ﷺ «كان جالساً ذات يوم مع أصحابه، فدخل رجل بعد أن انتهت الصلاة، فقال: من يتصدق على هذا فيصلّي معه؟ فقام أحد القوم فصلّى مع الرجل» وهذا نص صريح في إعادة الجماعة بعد الراتبة حيث ندب النبي عليه الصلاة والسلام من يصلّي مع هذا الرجل، وقول من قال: إن هذه صدقة، وإذا صلّى اثنان في المسجد وقد فاتتهما الصلاة فصلاة كل واحد منها واجبة؟ يقال: إذا كان يؤمر بالصدقة، ويؤمر من كان صلّى مع هذا الرجل؟» انتهى كلام الشيخ ابن عثيمين - حفظه الله تعالى -.

**ومن أدلة المجوزين أيضاً:**

**ثالثاً:** أخرج البخاري تعليقاً في (كتاب الأذان، باب فضل صلاة الجماعة، ١٣١/٢ - فتح): «و جاء أنسٌ إلى مسجد قد صلّى فيه، فأذنَ وأقامَ وصلّى جماعة».

وفي «معرفة السنن والآثار» للبيهقي (لوحة ٢٩/١ - مخطوط): «وقد رويَنا عن يonus بن أبي عثمان؛ قال: جاءنا أنس بن مالك وقد صلّينا، فأذنَ وأقامَ وصلّى بأصحابه».

قلت: وصله أبو يعلى في «مسنده» (٣٥١/٧) من طريق حمّاد بن زيد عن الجعد أبي عثمان؛ قال: «مرّ بنا أنس بن مالك في مسجدبني شعلة، فقال: أصلّيتم؟ قال: قلنا: نعم، وذاك صلاة الصبح، فامر

رجالاً، فأذن وأقام، ثم صلّى بأصحابه».

وأخرجه من طريقه بسنده ابن حجر في «تغليق التعليق» (٢/٢٧٦ - ٢٧٧)، وقال: «وهذا إسناد صحيح موقوف»، وعزاه أيضاً لسعيد بن منصور، وعزاه في «المطالب العالية» (١/١١٨) لأبي يعلى، وترجم عليه: (باب إعادة الصلاة جماعة في المسجد).

ووصله: ابن أبي شيبة في «مصنفه» (٢/٣٢١)، وعبدالرزاق في «مصنفه» (٢/٢٩١ و٢٩٢) (رقم ٣٤١٨ - ٣٤١٦)، والبيهقي في «السنن الكبرى» (٣/٧٠)؛ من طريق الجعد أبي عثمان اليشكري؛ قال: «صلينا الغداة في مسجد بني رفاعة، وجلسنا، فجاء أنس بن مالك في نحو من عشرين من فتianه، فقال: أصلّيتم؟ قلنا: نعم. فأمر بعض فتianه، فأذن وأقام، ثم تقدم فصلّى بهم».

ووصله أيضاً: أبو الشيخ في «طبقات المحدثين بأصحابهان» (١/٤٠٢ - ٤٠٣) من طريق عثمان بن الهيثم عن مبارك بن فضالة؛ قال: «كنت في مسجد أصحاب الساج، إذ جاء أنس بن مالك والحسن وثابت وقد صلوا العصر، فقيل لهم: إنّهم قد صلوا، فأذن ثابت، وتقدم أنس بن مالك فصلّى بهم».

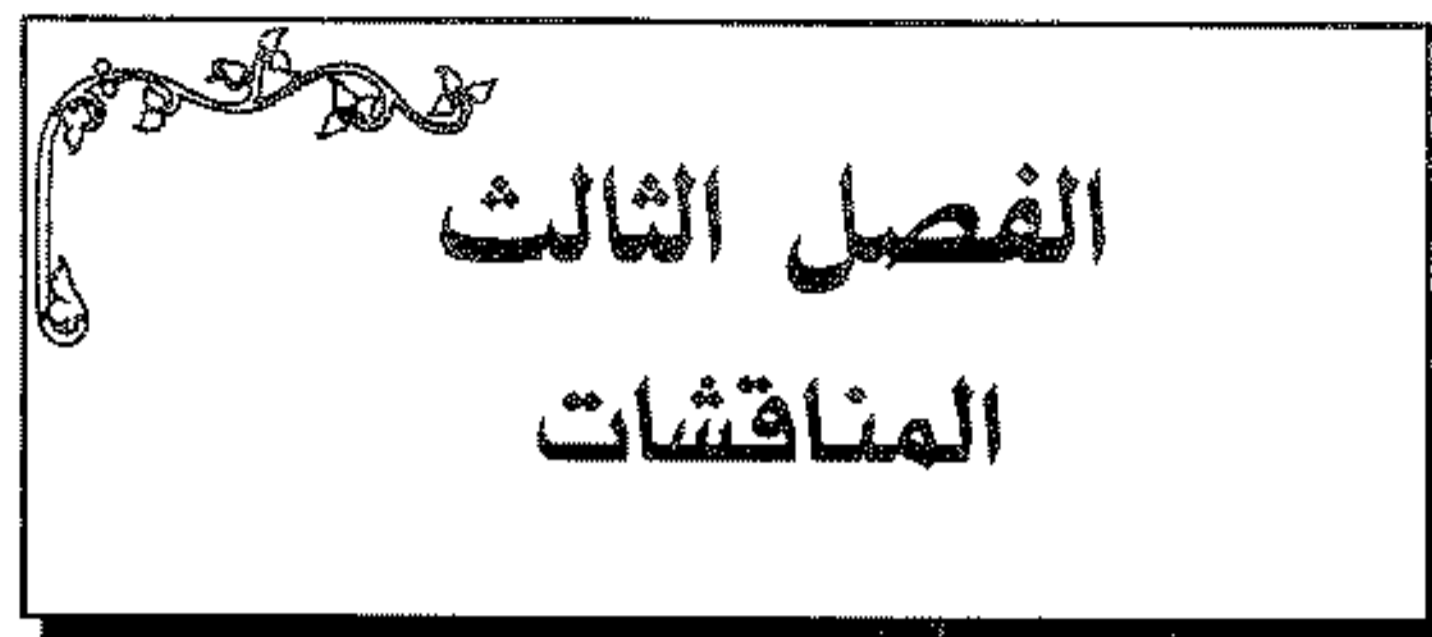
وعثمان بن الهيثم بن جهم العبدى: أبو عمر البصري، المؤذن، ثقة، تغیر فصار يتلقن<sup>(١)</sup>.

ووصله الأصيلي وابن عساكر؛ كما في «إرشاد الساري» (٢/٢٦). رابعاً: واستدلّوا بالمعقول، فقالوا: إنّه قادر على الجماعة، فاستحبّ له فعلها؛ كما لو كان المسجد في ممّ الناس<sup>(٢)</sup>.



(١) «تهذيب التهذيب» (٧/١٥٧).

(٢) «المغني مع الشرح الكبير» (٢/٨)، و«المبدع» (٢/٤٧).



## الفصل الثالث

### المناقشات

#### أولاً: مناقشة المجيزين لأدلة المانعين

١٧ - أورد المجيزون على أدلة مانعي الجماعة الثانية في مسجد قد صُلي فيه مرة ما يلي:

أولاً: إنَّ في سند حديث أبي بكرة رضي الله عنه معاوية بن يحيى، وهو متكلَّم فيه:

ذكره الدَّارقطنِيُّ في «الضعفاء والمتروكين» (ترجمة رقم ٥١٢)، وابن عدي في «الكامل في الضعفاء» (٢٣٩٧/٦)، وذكر الحديث في ترجمته، وقال: «وهذا عن أبي خالد الحذاء، لا يرويه غيرُ معاوية».

وذكره الذهبي في «ميزان الاعتدال» (٤/١٣٨) (رقم ٨٦٣٥)، وذكر أحاديثه المناكير، ومنها حديث أبي بكرة السابق.

قال الكشميريُّ: «في سنته معاوية بن يحيى، من رجال (التهذيب)، متكلَّم فيه»<sup>(١)</sup>.

وقال المحدث المباركفوري: «قولُ الهيثمي: رجاله ثقات؛ فلا يدلُّ على صحته؛ لاحتمال أن يكون فيهم مدلَّس رواه عن شيخه

---

(١) «العرف الشَّذِي على جامع الترمذى» (ص ١١٨).

بالعنونة، أو يكون فيهم مختلط ورواه عنه صاحبه الذي سمعه منه بعد اختلاطه، أو يكون فيهم من لم يدرك من رواه عنه، أو يكون فيه علة أو شذوذ»<sup>(١)</sup>.

ثانياً: وعلى فرض صحة الحديث؛ فهو ليس نصاً على أنه عَلَيْهِ السَّلَامُ جمع أهله فصلٌّ بهم في منزله، بل يحتمل أن يكون صلٌّ بهم في المسجد، وكان ميله إلى منزله لجمع أهله لا للصلوة فيه، وحينئذ يكون هذا الحديث دليلاً لاستحباب الجماعة في مسجد قد صلٌّ فيه مرّة، لا لكرامتها، فما لم يُدفع الاحتمال؛ كيف يصح الاستدلال؟!

ولو سُلِّمَ أنَّ رسول الله عَلَيْهِ السَّلَامُ صلٌّ بأهله في منزله، لا يثبت منه كراهة تكرار الجماعة في المسجد، بل غاية ما يثبت منه: أنَّه لو جاء رجلٌ في مسجد قد صلٌّ فيه، فيجوز له أن لا يصلٌّ فيه، بل يخرج منه، فيميل إلى منزله، فيصلٌّ بأهله فيه، وأما أنه لا يجوز له أن يصلٌّ في ذلك المسجد بالجماعة، أو يُكره له ذلك؛ فلا دلالة للحديث عليه أبداً؛ كما لا يدلُّ الحديث على كراهة أن يصلٌّ فيه منفرداً.

ولو ثبت من هذا الحديث كراهة تكرار الجماعة لأجل أنَّه عَلَيْهِ السَّلَامُ لم يصلٌّ في المسجد؛ ثبت منه كراهة الصلاة فرادى أيضاً في مسجد قد صلٌّ فيه بجماعة؛ لأنَّه لم يصلٌّ في المسجد لا منفرداً ولا بالجماعة.

وإنَّ كراهة تكرار الجماعة لا ثبت من هذا الحديث إلا إذا ثبت أنَّه عَلَيْهِ السَّلَامُ لما أقبلَ من نواحي المدينة في المسجد لإرادة الصلاة كان معه من لم يصلٌّ، أو كان في المسجد من لم يصلٌّ، بحيث لو شاء رسول الله عَلَيْهِ السَّلَامُ أن يصلٌّ به فيه؛ لصلٌّ به فيه، ومع هذا فلم يصلٌّ به

---

(١) «إبخار المتن في تنقيد آثار السنن» (ص ٢٥٢)، و«تحفة الأحوذى» (٩/٢)، ونحوه في «مرعاة المفاتيح» (١٣١/٢).

فيه، ورجع إلى منزله، وصلّى مع أهله فيه، وهذا لا يثبت أبداً، فكيف يصح الاستدلال بهذا الحديث على كراهة تكرار الجماعة؟ بل على تقدير ثبوت هذا أيضاً لا يصح الاستدلال.

قال المحوّرون: والحاصل: أن الاستدلال بحديث أبي بكر المذكور على كراهة تكرار الجماعة في المسجد، واستحباب الصلاة فرادي؟ ليس ب صحيح.

وقول المانعين مستدلين بالحديث على الكراهة: «لو كانت الجماعة الثانية جائزة بلا كراهة؛ لما ترك فضل المسجد النبوّي».

ففيه: أنّه يلزم من هذا التقرير كراهة الصلاة فرادي أيضاً في مسجد قد صلّى فيه بالجماعة؛ فإنه يُقال: لو كانت الصلاة فرادي جائزة بلا كراهة في مسجد قد صلّى فيه بالجماعة؛ لما ترك فضل المسجد النبوّي<sup>(١)</sup>.

ثالثاً: أما أثر الحسن: «كان أصحاب محمد ﷺ إذا دخلوا في مسجد قد صلّى فيه؛ صلّوا فرادي»<sup>(٢)</sup>.

فليس فيه دلالة على منع الجماعة الثانية؛ فقد صرّح الحسن بأنّ هذا إنما كان لخوف السلطان.

قال ابن أبي شيبة: حدثنا هشيم: أخبرنا منصور عن الحسن؛ قال: «إنما كانوا يكرهون أن يجتمعوا مخافة السلطان»<sup>(٣)</sup>.

وقال عبد الرزاق: عن ابن التّيمي عن ليث؛ قال: «دخلت مع ابن سابط، فسجد بعضنا، ونهى بعضنا عن السجود»<sup>(٤)</sup>، فلما سلم؛

(١) «تحفة الأحوذى» (١٠/١١ - ١١)، و«الدين الخالص» (١٣٥/٣)، و«إيكار المتن في تنقيد آثار السنن» (ص ٢٥٢)، و«مرعاة المفاتيح» (١٣١/٢).

(٢) «مصنف ابن أبي شيبة» (٣٢٣/٢).

(٣) «مصنف ابن أبي شيبة» (٣٢٢/٢).

(٤) المراد: التطوع قبل الفريضة.

قام ابن سابط، فصلّى ب أصحابه، فقال: ذكرت [ذاك] لعطاء، فقال: كذلك ينبغي. قال: قلت: إنّ هذا لا يُتعلّق عندنا! قال: يُفرّقون»<sup>(١)</sup>.  
وعليه يُحمل القول بكرامة إعادة الصلاة جماعة في المسجد<sup>(٢)</sup>.

### ثانية: مناقشة المانعون لأدلة المجيزين

١٨ - أورد المانعون على أدلة مجيزي الجماعة الثانية في مسجد قد صُلّى فيه مرتين ما يلي:

أولاً: إنّ الاستدلال بحديث أبي سعيد الخدري رضي الله عنه: «الا رجلٌ يتصدق على هذا فيصلّى معه»<sup>(٣)</sup>: ممنوع؛ فإنّ هذا الحديث يدلّ على تكرار الجماعة التي هي جماعة صورة؛ فإنّ الذي فرغ من صلاته، إذا صلّى مع من لم يصلّى صلاته؛ يكون متّفلاً، ولم يكرهه أحدٌ من العلماء، وأما الجماعة الحقيقة، بأنَّ الإمام والمُقتدي يجمعون، وهم لم يصلوا قبل ذلك؛ فلا يدلّ هذا الحديث على جوازها<sup>(٤)</sup>.

قال الكشميري بعد أن أورد الحديث: «وأَمَّا واقعة الباب؛ فليس بحجّة علينا؛ فإنَّ المختلف فيه إذا كان الإمام والمُقتدي مفترضين، وفي حديث الباب كان المُقتدي متّفلاً»<sup>(٥)</sup>.

وقال الكئكوفي: «قوله: «الا رجلٌ يتصدق...»: لا يخفى عليك أنَّ هذا لا يُثبت مرادهم؛ فإنّهم إنما جوّزوا صلاة المتّفلا خلف المفترض، وليس في ذلك دليل على هذا المرام، بل النّظر فيه يُحكّم

(١) «مصنف عبد الرزاق» (٢٩٣/٢) (رقم ٣٤٢٢).

(٢) «الدين الخالص» (١٣٦/٣)، و«تحفة الأحوذى» (١١/٢)، و«إبكار المتن في تنقية آثار السنّن» (ص ٢٥٣).

(٣) تقدم تخرّجه في (ص ٦٣ - ٦٤).

(٤) «بذل المجهود» (٤/١٧٨).

(٥) «العرف الشذى» (ص ١١٨).

بُثُوتِ مِرَامِ الْمَانِعِينَ بِهَذَا الْحَدِيثِ؛ فَإِنَّهُ لَوْ كَانَ أَمْرُ الْجَمَاعَةِ الثَّانِيَةِ ثَابِتًا؛ لَكَانَ الرَّجُلُ الَّذِي جَاءَ بَعْدَ الْجَمَاعَةِ إِنَّمَا تَفَحَّصُ عَنْ آخَرِ مُثْلِهِ، وَلَكَانَ النَّبِيُّ ﷺ قَالَ: «هَلْ مِنْ رَجُلٍ لَمْ يَصُلِّ صَلَاتَهُ حَتَّى يَصُلِّي مَعَهُ»!! وَلَكَانَ الصَّحَابَةُ رَضْوَانَ اللَّهِ عَلَيْهِمْ أَجْمَعِينَ قَامُوا مِنْ آخِرِهِمْ أَوْ أَكْثَرِهِمْ إِلَيْهِ، بَلْ كَانَ الْأَمْرُ بِعِكْسِ ذَلِكَ، حَتَّى لَمْ يَقُمْ إِلَيْهِ أَحَدٌ مِنَ الصَّحَابَةِ؛ لِمَا فِي طَبِيعَتِهِمْ مِنْ رَغْبَةٍ عَنِ الْجَمَاعَةِ الثَّانِيَةِ، وَكَانَ الْمُتَجَرِّدُ أَبَا بَكْرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ<sup>(١)</sup>، لَا رَغْبَةَ فِي ذَلِكَ الْثَّوَابِ الَّذِي يَحْصُلُ لَهُ فِي الصَّلَاةِ؛ فَإِنَّ الْجُلوسَ مَعَ النَّبِيِّ ﷺ كَانَ أَفْضَلَ مِنْ هَذَا، بَلْ رَغْبَةُ فِيمَا فِيهِ رَغْبَةُ النَّبِيِّ ﷺ، وَامْتَثَالًا لِأَمْرِهِ الْشَّرِيفِ<sup>(٢)</sup>.

وَقَالَ الشَّيْخُ أَحْمَدُ شَاكِرُ: «وَهَذَا الْمَعْنَى الَّذِي ذَهَبَ إِلَيْهِ الشَّافِعِيُّ لَا يُعَارِضُ الْحَدِيثَ؛ فَإِنَّ الرَّجُلَ الَّذِي فَاتَهُ الْجَمَاعَةُ لِعَذْرٍ، ثُمَّ تَصَدَّقَ عَلَيْهِ أَخْرُوهُ مِنْ نَفْسِ الْجَمَاعَةِ بِالصَّلَاةِ مَعَهُ - وَقَدْ سَبَقَهُ بِالصَّلَاةِ فِيهَا -، هَذَا الرَّجُلُ يَشْعُرُ فِي دَاخِلِهِ نَفْسَهُ كَأَنَّهُ مُتَّحِدٌ مَعَ الْجَمَاعَةِ قَلْبًا وَرُوْحًا، وَكَأَنَّهُ لَمْ تُفْتَهُ الصَّلَاةُ، وَأَمَّا النَّاسُ الَّذِينَ يَجْمَعُونَ وَحْدَهُمْ بَعْدَ صَلَاةِ جَمَاعَةِ الْمُسْلِمِينَ؛ فَإِنَّمَا يَشْعُرُونَ أَنَّهُمْ فَرِيقٌ آخَرُ، خَرَجُوا وَحْدَهُمْ، وَصَلَوْا وَحْدَهُمْ<sup>(٣)</sup>».

وَيُمْكِنُ أَنْ يُقَالَ - عَلَى قِيدِ الشَّافِعِيَّةِ السَّابِقِ: الْكُرَاهَةُ إِلَّا مَعَ إِذْنِ الْإِمَامِ وَغَيْرِ الْمَطْرُوقِ - لِلْمُجِيزِيَّنَ: اسْتَدْلَالُكُمْ بِالْحَدِيثِ فِيهِ نَظَرٌ؛ لَأَنَّ الْوَاقِعَةَ فِيهِ بِالْإِذْنِ، وَلَا يَبْثُثُ بِهَا الْطُّرُوقُ<sup>(٤)</sup>.

وَقَدْ وَقَعَ التَّصْرِيحُ فِي بَعْضِ رِوَايَاتِ الْحَدِيثِ: أَنَّ الرَّجُلَ كَانَ

(١) كَمَا وَقَعَ التَّصْرِيحُ بِهِ فِي رِوَايَةِ مَرْسَلَةِ عَنْدَ الْبَيْهَقِيِّ فِي: «الْسَّنْنِ الْكَبِيرِ» (٣٠٣/٢)، و«الْخَلَافَيَّاتِ» (٥٦/٢ - ٥٧/١ - مُخْطُوطٌ).

(٢) «الْكَوْكَبُ الدُّرِّيِّ» (١/١١٧ - ١١٦).

(٣) «شَرْحُ أَحْمَدَ شَاكِرٍ عَلَى جَامِعِ التَّرْمِذِيِّ» (٤٣١/١).

(٤) «حَاشِيَةُ الْقَلِيلِيِّ عَلَى شَرْحِ الْمَحَلِّيِّ عَلَى مَنْهَاجِ الطَّالِبِينَ» (٢٢٦/١)، و«حَاشِيَةُ الشَّبَرِ الْمَلِسِيِّ عَلَى نَهَايَةِ الْمُحْتَاجِ» (١٥٠/٢).

معدوراً في تخلّفه عن الصّلاة. انظر: «مرعاة المفاتيح» (١٣٠/٢).

ثانياً: أمّا الاستدلالُ بتأثّر أنس بن مالك رضي الله عنه؛ فيردُ عليه ما يلي:

١ - أنَّ الهيثميَّ في «مجمع الزَّوَاد» (٤/٢) ذكر هذا الأثر، وبُوَّب عليه بما يُعلم منه أنَّها كانت قضاءً للفائتة<sup>(١)</sup>، وحيثُنَّ خرج عَمَّا نحن فيه.

٢ - وفي «مصنَّف ابن أبي شيبة» (٢٣٢٢/٢): أنَّه جمع بهم، وقام وسطَهم، ولم يتقدَّم عليهم<sup>(٢)</sup>، فدلَّ أنَّه قصد تغيير الشَّاكِلة، وهذا ما يقولُ به بعض المانعين؛ كما تقدَّم في بحث قيودِهم<sup>(٣)</sup>.

٣ - لم يجمع أنس في مسجد محلَّته، وإنَّما جاء إلى مسجد بنى ثعلبة أو مسجد بنى رِفاعة أو مسجد أصحاب السَّاج أو مسجد بنى زُرِيق، وجمع بهم فيه، ومسألة الجماعة الثانية فيما إذا جمع أهل تلك المحلة في مسجدهم ثانياً<sup>(٤)</sup>.

قال التَّهانوي: «يُحتملُ أن يكون المسجدُ مسجدَ الطَّريق أو نحوه مما لا يكرهون تكرارُ فيه، ويرجحُ هذا الاحتمالُ تكرارُه رضي الله عنه الأذان والإِقامة الذي لا يجُوزه مَن جَوَّز تكرار الجماعة

(١) بُوَّب عليه الهيثمي (باب التأذين للفوائت وترتيبها)، وقال فيه الكشميري في «فيض الباري» (١٩٣/٢): «وهو عندي وهم منه».

(٢) وهذا مذهب قتادة، أسنده: عبد الرَّزَاق في «المصنَّف» (٢٩٣/٢) عن معمر، وابن أبي شيبة في «المصنَّف» (٣٢٢/٢) عن ابن عُلَيَّة عن سعيد، كلامهما عن قتادة به.

(٣) «فيض الباري» (١٩٣/٢)، وفي «العرف الشَّذِي» (ص ١١٩): «إن في «مصنَّف ابن أبي شيبة» تصريحاً بأنَّه أنساً توسَّط في الصَّفِّ كما يتَوَسَّط إمام النسوان، وهو مكروه اتفاقاً، وفي سند آخر في «مصنَّف ابن أبي شيبة» أنَّه تقدَّم في الصَّفِّ، فتعارض الروايتان».

(٤) «فيض الباري» (١٩٣/٢ - بتصرف).

في مسجدِ المَحْلَةِ»<sup>(١)</sup>.

ثالثاً: التَّرَغِيبَاتُ التِّي وَرَدَتْ فِي إِقَامَةِ الْجَمَاعَةِ إِنَّمَا هِيَ وَرَدَتْ فِي الْجَمَاعَةِ الْأُولَى التِّي وَرَدَ النَّكِيرُ الشَّدِيدُ عَلَى تَارِكَهَا<sup>(٢)</sup>.



---

(١) «إِلْعَلَاءُ السَّنْنِ» (٤/٢٤٨)، وانظر: التعليق على «الحجّة على أهل المدينة» (١/٨٢).

(٢) التعليق على «الحجّة على أهل المدينة» (٣/٨١).

## الفصل الرابع

### الترجح ودفع اعترافات المخالفين

#### سبب اختلاف الفقهاء في المسألة

١٩ - لا يبعد بعد تشبع وتأمل أن يكون سبب الخلاف في هذه المسألة أمرين:

الأول: هل التَّرْغِيبُ وَالتَّضْعِيفُ مختصٌ بصلة الجماعة في المسجد مع الإمام الرَّاتِب أم يتعدّى إلى غيره؟

الثاني: هل الجماعة شرطٌ لصحة الصلاة أم لا؟

فمن ذهب من الأئمة إلى أن التَّرْغِيبُ وَالتَّضْعِيفُ مختصٌ بصلة المسجد مع الإمام الرَّاتِب؛ منع تكرار الجماعة في المسجد الذي له إمام راتب، وكل من ذهب إلى أن التَّرْغِيبُ وَالتَّضْعِيفُ ليس مختصاً بالإمام الرَّاتِب، أو أنَّ الجماعة شرطٌ لصحة الصلاة؛ أجاز تكرار الجماعة مطلقاً، والله أعلم.

ثم اندرج في النفس: تخریج الخلاف في هذه المسألة على مبحث من مباحث الأمر؛ وهو: إذا ورد الخطاب من الشارع بفعل عبادة في وقت معين، فخرج ذلك الوقت، ولم تفعل، فهل يجب القضاء بأمرٍ جديدٍ ابتداءً أم يجب بالسبب الذي يجب به الأداء، وهو الأمر السابق، أي: يتضمنه ويستلزمه لا أنه عينه؟ فيه قولان. وأكثر

المحققين على الأول، أي: إنه يجب بأمرٍ جديد، وهو قول أبي بكر الصيرفي، وابن القشيري من الشافعية، بل هو قول أكثر أصحابهم. وصححه الجاجي، وقال بعض الحنفية: إنه اللائق بفروع أصحابنا. وقال الشنقيطي: وهو قول الأكثرين.

قلت: وهو الصواب، ووجهه أن صيغة التأكيد تقتضي اشتراط الوقت في الاعتداد بالمؤقت، فإذا انقضى الوقت، فليس في الأمر بالأداء أمر بالقضاء، فلا بد من أمر ثان، ولأن التكليف يتبع مقتضى الأمر، وما دلت عليه الصيغة، والصيغة لا تدل إلا على الأمر في الوقت المخصوص، فدلالتها على الفعل في غيره قاصرة عنه، وما وجب القضاء فيه فبدليل من الخارج<sup>(١)</sup>.

وبناءً عليه: فإن صلاة الجماعة عبادةٌ في وقت معين، فلا تقضى (وقضاؤها هنا تكرارها) إلا بأمرٍ جديد، والأمر الأول إنما هو متعلق بالإمام الراتب، ويرئيده هدي السلف وحرصهم على الجماعات معهم، والله الموفق.

## الترجيح

٢٠ - والذي أراه راجحاً هو ما ذهب إليه المكرّرون، ولكن مع تحقّق العلة المذكورة، حيث تفرّقت الكلمة، أو تقاعّدَ القوم عن الجماعة الأولى، ولا يكون ذلك إلا في مسجد له إمامٌ ومؤذنٌ راتبان.

ودليل ذلك: أنَّ رسول الله ﷺ قال: «لقد أَعْجَبَنِي أن تكون صلاة المؤمنين - أو المسلمين - واحدةً، حتى لقد هممتُ أن أُبَثِّرَ رجالاً في الدُّور، فَيُؤَذِّنُونَ التَّاسِعَ بِحِينِ الصَّلَاةِ»<sup>(٢)</sup>.

(١) انظر: «البحر المحيط» (٤/٢٢٠) وما بعد) للزرκشي، و«أضواء البيان» (٤/٣٣١) - (٣٣٣ و٥٦٠/٥ - ٥٦٣)، و«مذكرة أصول الفقه» (ص ١٩٦ - ١٩٧).

(٢) أخرجه: ابن خزيمة في «الصحيح» (١/١٩٩) (رقم ٣٨٣)، وأبو داود في «السنن» (كتاب الصلاة، باب كيف الأذان، ١/١٣٨ - ١٤٠، رقم ٥٠٦)، وإسناده صحيح.

فهذا نصٌّ صريحٌ في منع تفرقِ صلاة المسلمين، وأنّها ينبغي أن تكون واحدة.

وفيه ردٌّ على من زعم أن القائلين بكرامة الجماعة الثانية إنما عللوا ذلك بشيء لا دليل عليه!! أو قولهم: لا دليل على أفضليّة الصلاة جماعة إن كثُر عدد المصليين فيها؛ فالجماعة ثوابها واحد، قلَّ عدد المصليين أو كثُر!!

وقولهم الأخير ينافق قول الرَّسُول ﷺ: «إِنَّ هاتِينَ الصَّلَاتَيْنِ - يعنى: العشاء والصبح - مِنْ أَثْقَلِ الصَّلَاتَةِ عَلَى الْمُنَافِقِيْنَ»، ولو علمنا فضل ما فيهما؛ لأنَّهُما ولو حبوا، عليكم بالصف المقدم؛ فإنه مثل صفات الملائكة، ولو تعلمنا فضيلته؛ لا يُدرِّسُهُ، وصلاة الرجل مع الرجل أزكى من صلاته وحده، وصلاته مع الرَّجُلَيْنِ أزكى من صلاته مع الرجل، وما كان أكثر؛ فهو أحب إلى الله تعالى»<sup>(١)</sup>.

قال شيخنا شارحًا له: «قلت: هذه الفضيلة إنما هي لصلاة الجماعة المشروعة؛ فهي لا تشمل بداهة الجماعة التي قام الدليل الشرعي على كراحتها؛ مثل الجماعة الثانية وما بعدها التي تُقْعَل في المسجد الذي له إمام راتب ومؤذن راتب؛ فإنَّها لا تُشَرِّعُ؛ لمخالفتها لعمل السلف، ولذلك ذهب جماعة من الأئمَّة إلى كراحتها؛ كالإمام مالك في «المدونة»، والشافعي في «الأم»، وكلامه فيه نفيس؛ فراجعه»<sup>(٢)</sup> انتهى.

قلت: قوله ﷺ: «وصلاة الرجل مع الرجل أزكى من صلاته وحده، وصلاته مع الرَّجُلَيْنِ أزكى من صلاته مع الرَّجُلِ، وما كان أكثر؛ فهو أحب إلى الله تعالى»: فيه تصريح بأنَّ الأصل في الصلاة التجميُّع وعدم التفرِيق.

(١) الحديث صحيح، انظر: «صحيح الجامع» (رقم ٢٢٤٢).

(٢) «صحيح الجامع الصغير» (٤٦/١) - الهاشم (التعليق على حديث رقم ٢٢٤٢)، وانظر أيضًا في بيان أن للجماعة الكثيرة من الأجر ما ليس للبسيرة في «شرح الزرقاني على الموطأ» (١٥٣)، و«تفسير القرطبي» (٣٥١/١).

ويَدُلُّ قَوْلُهُ عَلَيْهِ السَّلَامُ: «وَمَا كَانَ أَكْثَرُ؛ فَهُوَ أَحَبُّ إِلَى اللَّهِ تَعَالَى»؛  
بَدْلَةُ الْلَّازِمِ عَلَى كُرَاهَةِ تَعْدُدِ الْجَمَاعَاتِ بَعْدَ جَمَاعَةِ الْإِمَامِ الرَّاتِبِ، إِذْ  
فِيهَا تَقْلِيلٌ لِأَمْرٍ هُوَ أَحَبُّ إِلَى اللَّهِ تَعَالَى، وَأَدْنَاهُ يَدُلُّ عَلَى الْكُرَاهَةِ،  
وَاللَّهُ أَعْلَمُ.

ويَتَأَيَّدُ هَذَا التَّرجِيحُ بِالْأَدَلَّةِ الْمُذَكَّرَةِ فِي الْفَصْلِ الْأَوَّلِ مِنْ هَذَا  
الْكِتَابِ، وَبِمَا يَلِي أَيْضًا:

أَوَّلًا: نَصُّ الْفَقَهَاءِ عَلَى كُرَاهَةِ الْجَمْعِ بَعْدَ جَمَاعَةِ الْإِمَامِ الرَّاتِبِ  
بَيْنَ الصَّلَاتَيْنِ<sup>(١)</sup>.

قَالَ الشَّيْخُ عَلَيْهِ الْعَدُوِيُّ: «وَالْحَاصلُ أَنَّهُ إِذَا وَجَدُوهُمْ فَرَغُوا - أَيْ  
مِنَ الْجَمْعِ بَيْنَ الصَّلَاتَيْنِ -؛ فَلَا يَجُوزُ أَنْ يَجْمِعَ لِنَفْسِهِ، وَلَا مَعَ جَمَاعَةِ  
بِإِمَامٍ؛ لِأَنَّ فِيهِ إِعَادَةُ جَمَاعَةِ بَعْدَ الرَّاتِبِ، فَلَوْ جَمَعُوا؛ فَلَا إِعَادَةُ  
عَلَيْهِمْ»<sup>(٢)</sup>.

وَقَالَ الدَّسْوُقِيُّ: «أَعْلَمُ أَنَّهُ إِذَا وَجَدُوهُمْ فَرَغُوا؛ فَلَا يَجُوزُ أَنْ  
يَجْمِعَ لِنَفْسِهِ وَلَا مَعَ جَمَاعَةِ بِإِمَامٍ؛ لِأَنَّ فِيهِ إِعَادَةُ جَمَاعَةِ بَعْدَ الرَّاتِبِ،  
فَلَوْ جَمَعُوا؛ فَلَا إِعَادَةُ عَلَيْهِمْ»<sup>(٣)</sup>.

وَيَرِى شِيخُنَا الْأَلْبَانِيُّ - حَفَظَهُ اللَّهُ تَعَالَى - أَنَّ الْمُخَالَفَةَ فِي حَالِ  
إِقَامَةِ جَمَاعَةِ ثَانِيَّةٍ لِلْجَمْعِ بَيْنَ الصَّلَاتَيْنِ بَعْدَ جَمَاعَةِ الْإِمَامِ الرَّاتِبِ بَيْنَ  
الصَّلَاتَيْنِ تَشَتُّدُ، إِذْ فِيهِ مُخَالَفَةٌ لِتَقْدِيمِ الصَّلَاةِ عَنْ وَقْتِهَا دُونَ الْعَذْرِ  
الْمَعْهُودِ (الْجَمَاعَةُ الْأُولَى)، وَهَذَا لَا يَعْنِي بَطْلَانَ الْجَمْعِ، وَلَكِنْ قَدْ  
يَصْلُ إِلَى حَدِ الْحُرْمَةِ!

ثَانِيًّا: مَنْعُ الْحَنَابَلَةِ - وَهُمُ الْمُجِيزُونَ لِإِقَامَةِ جَمَاعَةِ الثَّانِيَّةِ فِي

(١) انظر: كِتَابِي «الْجَمْعُ بَيْنَ الصَّلَاتَيْنِ فِي الْحَضْرِ بَعْدَ الرَّاتِبِ» (ص ١٥١ - ١٥٢)،  
الطبعة الأولى، والطبعة الثانية قيد النشر.

(٢) «شَرْحُ العَدُوِيِّ عَلَى مُختَصَرِ خَلِيلٍ» (٤٤٥/١)، وَهُوَ بَذِيلُ «شَرْحِ الْخَرْشِيِّ».

(٣) «حَاشِيَةُ الدَّسْوُقِيِّ عَلَى الشَّرْحِ الْكَبِيرِ» (٣٧١/١).

مسجد قد صُلِّي فيه مرّة - وغيرهم تعدد الجمعة بعد الجمعة.

قال ابن مُفلح المقدسي: «الجُمُعة إذا أقيمت مرّة في مسجد؛ لم يجز أن تُقام فيه مرّة أخرى؛ لأنّه لا يجوز أن تُصلّى الجُمُعة الواحدة جماعة بعد جماعة، وسائر الصَّلوات بخلافه»<sup>(١)</sup>.

ونصّ الحنابلة أيضًا على أنَّ آخر وقت الجمعة مع دُخول وقت العصر<sup>(٢)</sup>.

فإذْ قيل: لم يُعرَف عن السَّلْف الصَّالِح إقامة الجمعة بعد الجمعة، ومن هُنا جاء المنع.

قلنا: وكذلك لم يُعرَف عنهم - رضوان الله عليهم - إقامة الصَّلاة جماعةً بعد جماعة؛ إلا في مساجد الطُّرُقات؛ كما سبق بيانه.

وقد قال شيخ الإسلام ابن تيمية: «ومثل هذه المسألة<sup>(٣)</sup> لم تكن في السَّلْف؛ إلا إذا كان مُدرِكًا لمسجد آخر؛ فإنه لم يكن يصلّي في المسجد الواحد إماماً راتبًا، وكانت الجماعة تتوفر مع الإمام الراتب»<sup>(٤)</sup>.

قال الكُنْكُوهي: «وفي «تقرير مولانا حسين علي» على أثر أنس: لا يمكن للذين لا يكرهون تكرار الجمعة الاستناد بهذا؛ لأنهم أيضًا يكرهون الأذان والإِقامة ثانية، فلا بد أنْ يُحمل على الصورة الجائزة اتفاقاً، وهي ما لم يكن له إمام راتب، وليس ضروريًا، حتى يخرج

(١) «النَّكَتُ وَالْفَوَائِدُ السُّنْنِيَّةُ عَلَى مشكل المحرر» (١٠١/١)، وانظر: «البيان والتحصيل» (٦٠/٢ - ٦١ لِلِّمَالِكِيَّةِ).

(٢) «التصحيح الفروع» (٩٨/٢).

(٣) هي انتظار المسبوقين الإمام وهو في التَّشَهُّدِ الأَخِيرِ ليصلوا جماعة بعده أو يدخلوا فيها من أَوْلِها. وانظر في المسألة: «القول التام في أحكام المأموم والإمام» (ص ١٧١) للأقهسي الشافعى، و«حاشية الرهونى على شرح الزرقانى» (٧٦/٢).

(٤) «الفتاوى الكبرى» (١٢٤/١).

مسجد المحلة إذا كسلوا عن أن يُعيّنوا إماماً.

وفي «تقرير مولانا محمد حسن المكي»: كان هذا المسجد - أي: الذي صلى فيه أنس في الأثر المذكور - في الطريق، وفي مسجد الطريق لا بد من الأذان والإقامة والجماعة الثانية بلا خلاف، كما أنه لا خلاف في عدم جواز الأذان والإقامة للجماعة الثانية في مسجد الحي<sup>(١)</sup>.

ويُحتمل أن يُقال: إنَّ أنساً رضي الله عنه كان معدوراً في ترك الجماعة الأولى، إذ كان في سفر، ويرجحُ هذا الاحتمال ما عند البيهقي: «جاء أنس بن مالك في نحو من عشرين من فتianه»<sup>(٢)</sup>، وما عند عبدالرزاق، إذ جاء في آخر الأثر: «ثمَّ رَكِبَ فانطلق»<sup>(٣)</sup>.

وعليه؛ فلا كراهة في فعله على العلة السابقة، وهي أنَّ العلة في كراهة الجماعة الثانية تفرُّق الكلمة، وتقاعد القوم عن الجماعة الأولى.

قال ابن الحاج: «ولم يكن للسلف الصالح غير جماعة واحدة»<sup>(٤)</sup>.

وقال الإمام الشافعي: «وإِنَّما كرِهْتُ ذَلِكَ؛ لِأَنَّهُ لَيْسَ مَمَّا فَعَلَ السَّلَفُ قَبْلَنَا، بَلْ قَدْ عَابَهُ بَعْضُهُمْ»<sup>(٥)</sup>.

ثالثاً: أنَّ الحنابلة كرِهُوا تعداد الجماعات في المساجد الثلاثة<sup>(٦)</sup>، وعللوا الكراهة بأنَّها تُفضي إلى اختلاف القلوب، ولئلا يتوانى الناس

(١) «لامع الدّراري» (١٢١/٣ - ١٢٠).

(٢) «سنن البيهقي» (٣/٧٠).

(٣) «مصنف عبدالرزاق» (٢/٢٩١) (رقم ٣٤١٦).

(٤) «المدخل» (٢/١٣٦).

(٥) «الأم» (١/١٨٠).

(٦) قال ابن مفلح في «المبدع» (٢/٤٧): «وما ذكره في المسجد الأقصى هو رواية، والمذهب أنه يُكره في مسجدي مكة والمدينة».

عن حضور الجماعة مع الإمام الراتب فيها<sup>(١)</sup>.

قلت: وعلى هذا التَّعْلِيل: لا وجه لحصْرِ المَنْعِ في المساجد الثلاثة؛ فإنه يتعدَّى لكل مسجد له إمامٌ ومؤذنٌ راتبٌ.

رابعاً: أنَّ هناك أقوالاً موافقةً لقول الجمهور عند الحنابلة:

ففي «المبدع» عند كلامه عن مسألة تعدد الجماعات في المسجد الواحد: «وقال القاضي: يُكره؛ لئلا يُفضي إلى اختلاف القلوب، وأنَّه مسجد له إمامٌ راتب، فكره فيه إعادةُ الجماعة كالمسجد الحرام، وقيل: في غير مساجد الأسواق، وهو ظاهر، وقيل: المساجد العظام، وقيل: لا يجوز»<sup>(٢)</sup>.

وفيه أيضاً: «وعنه - أي: عن أحمد - يُكره في مساجد الحل وغَيْرِهَا مع كثرةِ الجمع؛ إلا مع ثلاثةِ أنفس أو أقلَّ. قال في «الرعاية»: وفيه بعْد»<sup>(٣)</sup>.

خامساً: ومنع الجماعة الثانية فيه فائدةٌ، وخصوصاً في هذه الأيام:

ففيه: جمْعُ على الصلاة الأولى مع الإمام الرَّاتب، «والجمعُ هو الأصلُ في العباداتِ، فمتى حصلت العبادةُ ولمْ يحصلُ معها الجمعُ؛ فإنَّما هو عدمُ صدقٍ، أو مرضٌ في القلب، أو بدعةٌ، أو عدمُ أدبٍ، أو عجبٌ ورياءٌ، أو كبرٌ»<sup>(٤)</sup>.

وقال ابن الإخْوَة في «معالم القرية في أحكام الحسبة» (٢٦٦): «وإذا صلى إمامُ هذا المسجد بجماعةٍ وحضرَ مَنْ لَمْ يُذْرِكْ تلك

(١) انظر: «المغني مع الشرح الكبير» (٨/٢ - ١٠)، و«المحرر في الفقه» (٩٥/١ - ٩٦)، و«متهى الإرادات» (١٠٧/١)، و«المبدع» (٤٧/٢).

(٢) «المبدع» (٤٦/٢).

(٣) «المبدع» (٤٧/٢).

(٤) «اللمع في الحوادث والبدع» (٤٧٠ - ٤٦٩/١).

الجماعة لم يكن لهم أن يصلوا فيه جماعة، وصلوا فرادى لما فيه من إظهار المباهنة والتهمة بالمشاقة والمخالففة».

وفي ذلك إشارة إلى أنَّ الجماعة واحدة، وأنَّ مُطلق التفرق فيه مخالفة، وأنَّ التشرذم عن (الجماعة الأم) مذموم، فهل يعي ذلك العاملون للإسلام، فتلاشى أحزابهم، وتُسقط شاراًتهم وشعاراتهم، ويعملون للإسلام ذات الإسلام، ولا يتمحورون حول أشياء لو لم يكن لها (سوق) ولم يوجد لها (سوق) في حياتهم؛ ما ضرَّهم ذلك أبداً؟ فشأنهم في تفرقهم هذا كشأن المتخلفين عن الجماعة مع الإمام الراتب.

سادساً: ومن دلائل الكراهة: عدم أمره عليه السلام في صلاة الخوف بتكرار الجماعة، وعدم ثبوت الجماعة بعد جماعته عليه السلام، وثبت أنَّ الصحابة والتابعين إذا فاتتهم الجماعة يصلُّون فرادى أو في البيوت جماعة؛ كما مضى.

قال الأستاذ إبراهيم الساجر: «لو كانت الجماعة الثانية جائزة؛ ل كانت أجرًا ما تكون حال القتال؛ لقيام المقتضي، وال الحاجة إليها بُشّة، ولكنَّ الإسلام حرص على توحيد المسلمين وجمعهم - وهم على هذه الحال - على إمام واحد، قال تعالى: «وَإِذَا كُنْتَ فِيهِمْ فَأَقِمْتَ لَهُمُ الصَّلَاةَ فَلَنَقُمْ طَائِفَةٌ مِّنْهُمْ مَّعَكَ وَلَيَأْخُذُوا أَشْلِحَتَهُمْ فَإِذَا سَجَدُوا فَلَيَكُونُوا مِنْ وَرَائِكُمْ وَلَنَأْتِ طَائِفَةٌ أُخْرَى لَمْ يُصَلِّوْ فَلَيَصُلُّوا مَعَكَ وَلَيَأْخُذُوا حِذَرَهُمْ وَأَشْلِحَتَهُمْ ...»<sup>(١)</sup>، إذا؛ فلننتبه، وبالله وحده التوفيق»<sup>(٢)</sup>.

سابعاً: إنَّ أداء الصلاة جماعة مرَّة ثانية في مسجد قد صُلِّي فيه مرَّة لا يكون إلا بسبب التكاسل عن الجماعة الأولى مع الإمام

(١) سورة النساء: الآية ١٠٢.

(٢) «المقتضى» (١٠٧ - ١٠٨).

الرَّاتِبِ، وَهُوَ مَكْرُوْهُ، وَسُبُّ الْمَكْرُوْهِ مَكْرُوْهٌ.

ثَامِنًا: وَقَدْ تَفُوتُ الْمَصْلُوْيُّ الْجَمَاعَةُ، وَهُوَ مَعْذُورٌ، وَحِينَئِذٍ يُعْطَى ثَوَابَ الْجَمَاعَةِ، وَإِنْ صَلَاهَا مُنْفَرِدًا.

قَالَ عَلَيْهِ السَّلَامُ: «إِذَا تَوَضَّأَ أَحَدُكُمْ فَأَحَسَنَ الْوَضُوْءَ، ثُمَّ خَرَجَ إِلَى الصَّلَاةِ؛ لَمْ يَرْفَعْ قَدْمَهُ الْيَمْنِي إِلَّا كَتَبَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ لَهُ حَسَنَةً، وَلَمْ يَضْعُ قَدْمَهُ الْيُسْرَى إِلَّا حَطَّ اللَّهُ عَنْهُ سَيِّئَةً، فَلَيُقْرَبْ أَحَدُكُمْ أَوْ لَيُبَعَّدْ؛ فَإِنْ أَتَى الْمَسْجِدَ فَصَلَّى فِي جَمَاعَةٍ؛ غُفِرَ لَهُ، فَإِنْ أَتَى الْمَسْجِدَ وَقَدْ صَلَّوْا بَعْضًا وَبَقِيَ بَعْضٌ، صَلَّى مَا أَدْرَكَ وَأَتَمَّ مَا بَقِيَ؛ كَانَ كَذَلِكَ، فَإِنْ أَتَى الْمَسْجِدَ وَقَدْ صَلَّوْا، فَأَتَمَ الصَّلَاةَ؛ كَانَ كَذَلِكَ»<sup>(١)</sup>.

وَقَالَ عَلَيْهِ السَّلَامُ: «مَنْ تَوَضَّأَ فَأَحَسَنَ وَضُوْءَهُ، ثُمَّ رَاحَ فَوْجَدَ النَّاسَ قَدْ صَلَّوْا؛ أَعْطَاهُ اللَّهُ مِثْلَ أَجْرِ مَنْ صَلَّاهَا وَحْضُورَهَا، لَا يَنْقُصُ ذَلِكَ مِنْ أَجْوَرِهِمْ شَيْئًا»<sup>(٢)</sup>.

(١) أَخْرَجَهُ: أَبُو دَاوُدْ فِي «الْسَّنْنِ» (كِتَابُ الصَّلَاةِ، بَابُ مَا جَاءَ فِي الْهَدِيِّ فِي الْمَشِيِّ إِلَى الصَّلَاةِ، ١٥٤/١، رَقْمٌ ٥٦٣)، وَمِنْ طَرِيقِهِ الْبَيْهَقِيُّ فِي «الْسَّنْنِ الْكَبِيرِ» (٦٩/٣)، وَأَبُو يَعْلَى فِي «الْمُفَارِيدِ» (رَقْمٌ ١١٢)، وَابْنُ نَصْرٍ فِي «تَعْظِيمِ الْصَّلَاةِ» (رَقْمٌ ١٠٦)، وَالْمَزِيُّ فِي «تَهْذِيبِ الْكَمَالِ» (قِرْبَةٌ ١٣٥٠).

وَالْحَدِيثُ صَحِيحٌ.

(٢) إِسْنَادُهُ صَحِيحٌ.

أَخْرَجَهُ: أَبُو دَاوُدْ فِي «الْسَّنْنِ» (١٥٤/١) (رَقْمٌ ٥٦٤)، وَالنَّسَائِيُّ فِي «الْمُجَتَبِيِّ» (١١/٢)، وَأَحْمَدُ فِي «الْمُسْنَدِ» (٣٨٠/٢)، وَالْبَخَارِيُّ فِي «التَّارِيْخِ الْكَبِيرِ» (قِرْبَةٌ ٢٤/٤٦)، وَالْبَغْوَيُّ فِي «شَرْحِ السَّنْنِ» (٣٤٢/٣) (رَقْمٌ ٧٨٩)، وَالْحَاكمُ فِي «الْمُسْتَدِرِكِ» (٢٠٨/١)، وَقَالَ: «هَذَا حَدِيثٌ عَلَى شَرْطِ مُسْلِمٍ»، وَوَافَقَهُ الْذَّهَبِيُّ فِي «التَّلْخِيصِ».

قَلْتَ: عَوْفُ بْنُ الْحَارِثِ: تَابِعُ الْحَدِيثِ، لَمْ يَخْرُجْ لَهُ مُسْلِمٌ، وَأَخْرَجْ لَهُ الْبَخَارِيُّ. انْظُرْ: «الْتَّهْذِيبُ» (١٤٩/٨).

وَمَحْصَنُ بْنُ عَلِيٍّ: لَمْ يَخْرُجْ لَهُ إِلَّا أَبُو دَاوُدْ وَالنَّسَائِيُّ، وَذَكْرُهُ ابْنُ حَبَّانَ فِي «الثَّقَاتِ» (٤٥٨/٥). وَانْظُرْ: «الْتَّهْذِيبُ» (٥٤/١٠).

وَقَالَ الْحَافِظُ فِي «الْفَتْحِ» (١٣٧/٦): «إِسْنَادُهُ قَوِيٌّ»، وَالْحَدِيثُ السَّابِقُ يَشْهُدُ لَهُ.

قال السُّندي: «ظاهر الحديث: أنَّ إدراكَ فضلِ الجماعة يتوقفُ على أنَّ يسعى لها بوجهِه، ولا يُقصَّر في ذلك، سواءً أدركَها أم لا، فمَنْ أدركَ جُزءاً منها، ولو في التَّشَهُّد؛ فهو مدركٌ بالأُولى، وليس الأَجْرُ والفضلُ ممَّا يُعرَفُ بالاجتِهادِ، فلا عبرة بقولِ مَنْ يخالفُ قوله الحديثَ في هذا البابِ أصلًا»<sup>(١)</sup>.

قلتُ: فإنْ كانَ الْأَمْرُ كَذَلِكَ؛ فَمَا الدَّاعِي لِإِقَامَةِ الْجَمَاعَةِ الثَّانِيَةِ!! فَتَأَمَّلُ.

وكانَ الشَّيخُ عبدُ الرَّحْمَنْ عبدُ الصَّمْد<sup>(٢)</sup> - رَحْمَهُ اللَّهُ تَعَالَى - يرى أنَّ التَّسَاهُلَ بِإِقَامَةِ الْجَمَاعَةِ الثَّانِيَةِ وَمَا بَعْدُهَا يُشَجِّعُ الْكَثِيرِينَ إِلَى عَدَمِ الْمِبَادِرَةِ الْفُورِيَّةِ لِإِجَابَةِ دَاعِيِ اللَّهِ حِينَمَا يُنَادِي بِالصَّلَاةِ، فَضَلَّاً عَنِ الْمُتَكَاسِلِينَ الْمُتَهَاوِنِينَ الْمُقْصَرِينَ، الَّذِينَ يَأْتُونَ بِيَوْمَ اللَّهِ مُتَى طَابَ لَهُمْ ذَلِكَ، وَقَدْ صَلَّى فِيهَا مَنْ صَلَّى، نَعَمْ يَأْتُونَ وَيَأْتِي مَعَهُمُ الْطَّمْعُ بِالْأَجْرِ وَالْمُثُوبَةِ، فَيَعْقُدُونَ جَمَاعَةً ثَانِيَةً أَوْ ثَالِثَةً أَوْ رَابِعَةً، يُؤْمِنُونَ فِيهَا أُئُلُّ شَخْصٍ نَّكِرَةً، بَلْ رَبِّمَا بَعْدَتْ عَنْهُ شُرُوطُ الْإِمَامَةِ الصَّحِيحَةِ؛ كَبُعْدِ الْمَشْرِقِ مِنَ الْمَغْرِبِ، وَبُعْدِ التَّرَى عَنِ التَّشْرِيَّاً.

فليتْ شعري! أينْ كَانُوا لَمَّا سَمِعُوا النِّدَاءَ عِنْدَمَا فَتَحَتْ أَبْوَابِ السَّمَاءِ وَيَسْتَجِيبُ الدُّعَاءُ؛ كَمَا قَالَ عَلِيُّهُ: «إِذَا نَادَى الْمَنَادِيُّ؛ فَتَحَتَ أَبْوَابُ السَّمَاءِ، وَاسْتَجَبَ الدُّعَاءُ» [صَحِيحُ الْجَامِعِ الصَّغِيرِ: ٨١٥].

(١) «مرعاة المفاتيح» (١٣٠/٢)، وانظر لزاماً: «فتح الباري» (٦/١٣٧).

(٢) هو الداعية السُّلْفِيُّ عبدُ الرَّحْمَنْ بنِ يُوسُفَ بْنِ مُحَمَّدٍ بْنِ عبدِ الصَّمْدِ، مِنْ عَائِلَةِ (الْفَقَهَاءِ)، وُلِدَ سَنَةَ ١٩٢٧ مٌ فِي (عَنْبَتَا) قَضَاءِ (طَوْلَكَرَمَ) التَّابِعَةِ لِنَابِلِسِ فِي فَلَسْطِينَ - أَعَادَهَا اللَّهُ لِحَظِيرَةِ الْإِسْلَامِ وَالْمُسْلِمِينَ -، كَانَ نَشِيطاً فِي الدُّعَوَةِ إِلَى اللَّهِ سَبْحَانَهُ، وَاسْتَقَرَ أَوْاخِرَ حَيَاتِهِ فِي الْكُوَيْتِ، وَكَانَ لَهُ جَهَدٌ مُّتَمِيزٌ فِي الدُّعَوَةِ لِلْكِتَابِ وَالسَّنَةِ عَلَى مَنْهِجِ السَّلْفِ الْكَرَامَ، تَوَفَّى بِأَسْتَرَالِيا فِي شَوَّالِ سَنَةِ ١٤٠٨ هـ، حِيثُ كَانَ فِي جُولَةِ عَلْمِيَّةٍ وَجَهَتْ لَهُ مِنَ الْجَمْعِيَّةِ الْإِسْلَامِيَّةِ فِي مُلْبُورْنِ بِهَا، وَكَانَتْ وَفَاتَهُ عَلَى إِثْرِ حَادِثِ سِيَارَةٍ، غَفَرَ اللَّهُ لَهُ.

وليت شعري! أما سمعوا قوله ﷺ: «مَنْ سَمِعَ النِّدَاءَ فَلَمْ يَأْتِهِ، فَلَا صَلَاةَ لَهُ إِلَّا مِنْ عُذْرٍ» [صحيح الجامع الصغير: ٦٧٦].

وأَمَّا أَهْلُ الْمَرْضِ وَالْعُذْرِ؛ فَلَهُمْ عُذْرُهُمْ وَأَجْرُهُمْ - إن شاءَ اللَّهُ تَعَالَى - إِنْ صَلَوُا أَيْنَمَا صَلَوُا؛ لِقَوْلِهِ ﷺ: «إِذَا مَرَضَ الْعَبْدُ أَوْ سَافَرَ؛ كَتَبَ اللَّهُ تَعَالَى لَهُ مِنَ الْأَجْرِ مِثْلَ مَا كَانَ يَعْمَلُ صَحِيحًا مَقِيمًا» [صحيح الجامع الصغير: ٨١١].

وأَمَّا مَنْ سَمِعَ النِّدَاءَ، فَتَأْخِرُ لَظْرِفِ شَرِيعَيْ قَاهِرٍ أَوْ لَعْذِرِ عَرَضِيْ طَارِئٍ، وَوُجُدَ النَّاسُ قَدْ صَلَوُا؛ فَهَذَا يَكْفِيهِ حَدِيثُ النَّبِيِّ ﷺ: «مَنْ تَوَضَّأَ فَأَحْسَنَ الْوَضْوَءَ، ثُمَّ رَاحَ فَوُجِدَ النَّاسُ قَدْ صَلَوُا؛ أَعْطَاهُ اللَّهُ مِثْلَ أَجْرِ مِنْ صَلَاهَا وَحْضُرَهَا، لَا يَنْقُصُ ذَلِكَ مِنْ أَجْرِهِمْ شَيْئًا» [صحيح الجامع الصغير: ٦٠٣٩].

فَمَنْ كَانَ كَذَلِكَ؛ فَقَدْ جَاءَهُ أَحْسَنُ الْعَوْضِ وَأَجْمَلُ الْعَزَاءِ، اللَّهُمَّ إِنْ كَانَ مِنْ أَهْلِ الدِّينِ وَالْفَقِهِ، وَأَمَّا الْمُتَعَاقِلُونَ الْمُعَذَّرُونَ يَا لَيْتَهُمْ كَانُوا يَعْلَمُونَ»<sup>(١)</sup>.

## دفع اعترافات المخالفين

٢١ - وَمَمَّا يَرْجُحُ مَا ذَهَبْنَا إِلَيْهِ: أَنَّ الْاعْتِرَافَاتِ الَّتِي وَجَهَهَا الْمُخَالِفُونَ - وَهُمُ الْمُجِيزُونَ - لَا تَسْتَقِيمُ، فَضْلًا عَنْ قَوَّةِ مَنَاقِشَةِ الْمَانِعِينَ لَهَا.

فَاسْتَدِلْلَاهُمْ مَثَلًا بِحَدِيثِ أَبِي سَعِيدٍ: «أَلَا رَجُلٌ يَتَصَدَّقُ عَلَى هَذَا»<sup>(٢)</sup>: لَيْسَ فِي مَحْلِهِ، إِذَا «أَنَّ الْخَطَابَ لِجَمَاعَةٍ قَدْ صَلَوُا فَرِيضَتْهُمْ»<sup>(٣)</sup>، وَلَيْسَ لِإِقْامَةِ جَمَاعَةٍ أُخْرَى فِي مَسْجِدٍ قَدْ صُلِّيَ فِيهِ مَرَّةٌ.

(١) «المقصد» (ص ١٠٢ - ١٠٣).

(٢) ماضٍ تخرِيجه (ص ٦٣).

(٣) «السِّيلُ الْجَرَارُ» (٢٥٤/١).

ونقول بعبارة أخرى: إنَّ المتصدق - وهو مَنْ صَلَّى فرَضَهُ ثُمَّ قَامَ يَصْلَى مَعَ مَنْ تَأَخَّرَ عَنِ الْجَمَاعَةِ الْأُمَّ - يَتَصَدَّقُ عَلَى مَنْ فَاتَتْهُ الْجَمَاعَةُ بِشَوَّابٍ سَتٌّ وَعِشْرِينَ دَرْجَةً، إِذْ لَوْ صَلَّى مُنْفَرِدًا؛ لَمْ يَحْصُلْ لَهِ إِلَّا ثَوَابٌ صَلَاةٌ وَاحِدَةٌ، وَعَبَارَةُ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ: «يَتَصَدَّقُ»؛ فِيهَا رَدٌّ صَرِيحٌ عَلَى الْمُجِيزَيْنَ، فَنَقُولُ لَهُمْ: عَرَفْنَا مَنْ الْمَتَصَدِّقُ وَمَنْ الْمَتَصَدَّقُ عَلَيْهِ فِي الْحَادِثَةِ، وَلَكُنْ يَا تُرَى مَنْ الْمَتَصَدِّقُ وَالْمَتَصَدَّقُ عَلَيْهِ حَالٌ قِيَامُ الْجَمَاعَةِ الثَّانِيَةِ؟!

قال شيخنا الألباني - حفظه الله تعالى - في «تمام المنة» (١٥٧) - (١٥٨) راداً على من يستدلُّ بهذا الحديث على مشروعية الجماعة الثانية: «غاية ما فيه حُضُّ الرَّسُولِ ﷺ أَحَدُ الَّذِينَ كَانُوا صَلَّوْا مَعَهُ ﷺ فِي الْجَمَاعَةِ الْأُولَى أَنْ يَصْلِي وَرَاءَهُ تَطْوِعاً، فَهِيَ صَلَاةٌ مُتَنَفِّلٌ وَرَاءَ مُفْتَرَضٍ، وَبِحَثْنَا إِنَّمَا هُوَ فِي صَلَاةٍ مُفْتَرَضٍ وَرَاءَ مُفْتَرَضٍ - فَاتَّهُمَا - أَوْ - فَاتَّهُمْ - الْجَمَاعَةُ الْأُولَى، وَلَا يَجُوزُ قِيَاسُ هَذِهِ عَلَى تَلْكُ؛ لَأَنَّهُ قِيَاسٌ مَعَ الْفَارِقِ مِنْ وَجْهٍ»:

**الأول:** أَنَّ الصُّورَةَ الْأُولَى الْمُخْتَلَفُ فِيهَا لَمْ تُنَقَّلْ عَنْهُ ﷺ لَا إِذْنًا وَلَا تَقْرِيرًا مَعَ وُجُودِ الْمُقْتَضِي فِي عَهْدِهِ ﷺ؛ كَمَا أَفَادَتْهُ رِوَايَةُ الْحَسَنِ الْبَصَرِيِّ: «كَانَ أَصْحَابُ مُحَمَّدٍ ﷺ إِذَا دَخَلُوا الْمَسْجِدَ وَقَدْ صَلَّى فِيهِ؛ صَلَّوْا فُرَادَى».

**الثَّانِي:** أَنَّ هَذِهِ الصُّورَةَ تَؤْدِي إِلَى تَفْرِيقِ الْجَمَاعَةِ الْأُولَى الْمُشْرُوَّةِ؛ لَأَنَّ النَّاسَ إِذَا عَلِمُوا أَنَّهُمْ تَفَوَّهُمُ الْجَمَاعَةُ؛ يَسْتَعْجِلُونَ فَتَكْثِرُ الْجَمَاعَةُ، وَإِذَا عَلِمُوا أَنَّهُمْ لَا تَفَوَّهُمُ؛ يَتَأَخَّرُونَ فَتَقْلُلُ الْجَمَاعَةُ، وَتَقْلِيلُ الْجَمَاعَةِ مُكْرُوهٌ، وَلَيْسَ شَيْءٌ مِنْ هَذَا الْمُحَذُّورِ فِي الصُّورَةِ الَّتِي أَقْرَرَهَا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ، فَثَبَّتَ الْفَرْقُ، فَلَا يَجُوزُ الْإِسْتِدَالَالُ بِالْحَدِيثِ عَلَى خَلَفِ الْمُتَقْرِّرِ مِنْ هَدِيَّةِ ﷺ انتهى.

وَإِنْ تَبَوَّبَ بَعْضُ الْمُحَدِّثِينَ عَلَى هَذِهِ الْحَدِيثِ: (بَابُ صَلَاةِ الْجَمَاعَةِ فِي مَسْجِدٍ قَدْ صَلَّى فِيهِ مَرَّةً)؛ لَيْسَ دَقِيقًا.

فهذه الترجمة ونحوها أعمّ من منطق الحديث، أمّا أأنّ يتصدق  
رجل على رجل فيصلّى معه متنفلاً؛ فهذه الصورة لا خلاف فيها؛ لأنَّ  
ال الحديث قد نصَّ عليه<sup>(١)</sup>.

ثم إنَّ عبد الله بن مسعود رضي الله عنه يقول في صلاة الجماعة:  
«ما يختلف عنها إلا منافق معلوم النفاق»<sup>(٢)</sup>.

فيما ثُرِيَ الضمير في (عنها) أيعود على صَلَواتِ الْكُسَالِيِّ التي  
تُقام بعد صلاة الإمام الرَّاتِب حتى دخول وقت الصلاة التي تليها؛ كما  
نشاهد في بعض مساجدِنا! وإن كان الأمر كذلك؛ فكيف يُعرَفُ هذا  
المنافق بالتلَفُ عن الجماعة؟!

أمّا استدلالهم بعموم الأحاديث التي تبيّن فضيلة صلاة الجماعة؛  
 فهي عليهم لا لهم، إذ قد سبق وأن بيَّنَا أأنَّ هذا الفضل مخصوص  
بصلاوة الجماعة الأولى مع الإمام الراتب، فضلاً على أأنَّ حَثَ الشارع  
وندبَه لأداء الصلاة جماعة لا يُنافي كراهة صلاة الجماعة في مسجدٍ قد  
صلَّى فيه مرة، إذ يمكن أداء الصلاة جماعة خارج المسجد، وهذا ما  
فعلَه ابن مسعود رضي الله عنه.

و عموم النصوص الشرعية لا تُفَهَّم إلا وفق منهج السلف  
الصالح، فلو كان الاستدلال بها صحيحاً؛ لأثَرَ عنهم فعل ذلك،  
فكيف وقد ثبت عنهم أنهم عابوا الجماعة الثانية، وأنهم فَضَّلُوا الصلاة  
فُراديَّاً عليها؟!

أمّا الاستدلال بتأثير أنس؛ فقد مضى الردُّ عليه من أربعة أوجه.

(١) أفاده أستاذنا الدكتور محمد عويضة في رسالته «الإمام الدارمي وجهوده في  
ال الحديث» (ص ٤٢٣) - مسؤولية على الآلة الكاتبة).

قلت: انظر: (ص ١٠٦) بشأن القيود على هذه الصورة المتفق عليها.

(٢) أخرجه: مسلم في «الصحيح» (رقم ٦٥٤)، وأبو داود في «السنن» (رقم ٥٥٠)،  
والنسائي في «المجتبى» (١٠٧/٢ ١٠٩ و ١٠٩).

ورد الاستدلال به شيخنا الألباني بقوله في «تمام المتن» (١٥٥ - ١٥٦): «ولا حجّة فيه لأمرٍ»:

الأول: أنه موقوف.

الثاني: أنه قد خالفه من الصحابة مَنْ هو أفقه منه، وهو عبد الله بن مسعود رضي الله عنه.

فروى عبد الرزاق في «المصنف» (٢/٤٠٩/٣٨٨٣)، وعنه الطبراني في «المعجم الكبير» (٩٣٨٠)؛ بسند حسن عن إبراهيم: «أنَّ علقة وأسود أقبلَا مع ابن مسعود إلى المسجد، فاستقبلهم الناس وقد صلَّوا، فرجع بهما إلى البيت... ثم صلَّى بهما».

فلو كانت الجماعة الثانية في المسجد جائزة مطلقاً؛ لما جمع ابن مسعود في البيت، مع أنَّ الفريضة في المسجد أفضل؛ كما هو معلوم.

ثم وجدت ما يدل على أنَّ هذا الأثر في حكم المرفوع؛ فإنه يشهد له ما روى الطبراني في «الأوسط» (٤٧٣٩ - بترقيمي) عن عبد الرحمن بن أبي بكرة عن أبيه: «أنَّ رسول الله ﷺ أقبل من نواحي المدينة يريد الصلاة، فوجد الناس قد صلَّوا، فمال إلى منزله، فجمع أهله، فصلَّى بهم»، وقال: «لا يُروى عن أبي بكرة إلا بهذا الإسناد».

قلت: وهو حسن.

وقال الهيثمي (٤٥/٢): «رواه الطبراني في «الكبير» و«الأوسط»، ورجاله ثقات».

ولعلَّ الجماعة التي أقامها أنس رضي الله عنه كانت في مسجد ليس له إمامٌ راتبٌ ولا مؤذنٌ راتبٌ؛ فإنَّ إعادتها في مثل هذا المسجد لا تُكره، وبذلك يتحقق الأثران ولا يختلفان».

بقي بعد هذا أن نقول:

إنَّ العبادات توقيفيَّة، والأصل فيها المنع؛ كما بسطه شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(١)</sup> رحمه الله وابن القيم<sup>(٢)</sup> والشاطبي<sup>(٣)</sup>، وقد جاء التصريح عن ابن تيمية وعن غيره: أنَّ مسألة تعدد الجماعات لم يكن يُعرفها السَّلف الصَّالح<sup>(٤)</sup>؛ فكيف وقد جاء الدَّليل بالمنع؟!

(١) انظر: «مجموع فتاوى ابن تيمية» (٣٨٥/٢٨ وما بعد).

(٢) انظر: «إعلام الموقعين» (٢٩٩/١ - ٣٠١).

(٣) انظر: «الموافقات» (٥١٣/٢ - بتحقيقي) و«الاعتراض» (١٣٢/٢) وانظر في تقرير هذا: «القواعد» للمقرئي (رقم ٢٩٦، ٧٤، ٧٣)، و«البرهان» للجويني (٩٢٦/٢)، و«التخريج الفروع على الأصول» (ص ٣٨ - ٤٠) للزنجاني، و«المذكرة في أصول الفقه» (ص ٣٤).

(٤) بل لم تظهر إلا في القرن السادس الهجري؛ كما في «فتح العلي المالك» (٩٢/١)، وكان بعضهم إذا فاتتهم الصلاة جماعة؛ صلوا الفريضة، وأكثروا من التَّنفُّل حتى يتحصلوا على ثواب الجماعة.

ذكر الذهبي في «سِير أعلام النَّبَلَاء» (٤٩٥/١٢) في ترجمة المُزْنِي: «كان إذا فاته صلاة الجماعة؛ صلَّى تلك الصلاة خمساً وعشرين مرَّة».

وكذا في «وفيات الأعيان» (٢١٨/١)، و«طبقات السبكي» (٩٤/٢)، وذكر في «السير» (٦٤٦/١٠) أيضاً ترجمة (محمد بن سَمَاعَة التَّمِيمي) صاحب أبي يوسف ومحمد أنه قال: مكثت أربعين سنة لم تفتنني التكبير الأولى إلا يوم ماتت أمي، فصلَّيت خمساً وعشرين صلاة، أريد التضييف، وكذا في «تاريخ بغداد» (٢٤٢/٥)، و«تهذيب الكمال» (١٢٠٥).

وذكر في «السير» أيضاً (٤٤٣/١١ - ٤٤٤): «بسنده إلى أبي القاسم البغوي؛ قال: سمعت عبد الله القواريري يقول: لم تكن تكاد تفوتي صلاة العتمة في جماعة، فنزل بي ضيف، فشغلت به، فخرجت أطلب الصلاة في قبائل البصرة، فإذا الناس قد صلوا، فقلت في نفسي: يُروى (!) عن النبي ﷺ أنه قال: «صلاة الجمع تفضل على صلاة الفَدِ إحدى وعشرين درجة»، ورُوي (!): «خمساً وعشرين درجة»، ورُوي (!): «سبعاً وعشرين»، فانقلبت إلى منزلي، فصلَّيت العتمة سبعاً وعشرين مرَّة، ثم رقدت، فرأيتني مع قوم راكبي أفراس وأنا راكب ونحن نتجارى، وأفراسهم تسبق فرسى، فجعلت أصره لألحقهم، فالتفت إلى أحدهم، فقال: لا تُجْهِد فرسك، فلست بـلَاجِهِنَا. قال: فقلت: ولم؟ قال: لأنَا صلَّيْنا العتمة في جماعة».

=

قال السيد مهدي حسن الكيلاني: «ولم يرد في ذخيرة الحديث نصٌّ خاصٌ يدل على الجماعة الثانية في مسجد المحلة الذي له إمامٌ ومؤذنٌ راتبٌ وجماعةٌ معلومون، والإمام والمؤمنون به كلُّهم يؤذنون الفرض الذي وجب عليهم أداؤها، ومن أدعى؟ فقد افترى بذلك على الله ورسوله، وحاشاهما عن ذلك»<sup>(١)</sup>.

فإن قيل: في الحديث المذكور معاوية بن يحيى أبو مطبي الأطربلسي: متكلّم فيه!

قلت: لم تثبت الكراهة بهذا الحديث وحده، ومعاوية حديثه حسن:

قال معاوية بن صالح عن يحيى بن معين: «ليس به بأس».

وقال عثمان الدارمي عن دحيم: «لا بأس به».

وكذا قال أبو داود والنسائي.

وقال إبراهيم بن الجنيد عن ابن معين: «صالح، ليس بذلك القوي».

---

قلت: وفي هذا التكرار على هذا النحو نظر، فلو كان مشروعًا، لتفطن له ابن مسعود أو غيره، ولو فعلوه؛ لنقل عنهم.

وقال شيخنا الألباني في هذا التكرار: «لا يُشرع».

ثم ظهرت بما قد يساعد عليه، فأخرج البيهقي في «الشعب» (الشعب رقم ٢٩٢٣) بسنده إلى ابن أبي أويس قال: سمعت مالك بن أنس يقول: سمعت نافعًا يقول: كان ابن عمر إذا فاتته صلاة في جماعة صلى إلى الصلاة الأخرى، فإذا فاته العصر يسبح إلى المغرب. ولقد فاتته صلاة عشاء الآخرة في جماعة، فصلى حتى طلع الفجر» ولكن إسناده ضعيف.

وفي «المسائل المختصرة من كتاب البرزلي» (ص ١١٨): «واختلف القرويون في تكرار الإعادة للصلاة لكثر العوارض من الغفلة وترك الخشوع، وغير ذلك، وهل ذلك محمود أو هو من باب التعمق في الدين».

(١) انظر التعليق على «الحجۃ على أهل المدينة» (١/٨١).

وقال ابن أبي حاتم: «سألت أبي وأبا زُرعة عن الأطربُلسي؟  
قال: هو صدوق، مستقيم الحديث، وقال أبو زُرعة: ثقة».

وقال صالح بن محمد: «صحيح الحديث، حمصي، من أهل الساحل...».

وقال أبو علي النيسابوري: «شامي ثقة».

وقال هشام بن عمّار: «حدّثنا أبو مطیع معاویة بن یحییی الأطربُلسي، وكان ثقة»<sup>(۱)</sup>.

فرجل هذا حاله؛ فحديثه لا ينزل عن مرتبة المحسن، ولهذا قال الهيثمي في «المجمع»: «رجاله ثقات»، وترجم عليه: «بابٌ فيمن جاء إلى المسجد فوجد الناس قد صلوا».

أما قول المخالفين: لا يتم الاستدلال به إلا إذا وجد جماعة يصلّي بهم في المسجد، ومع هذا اختار الصلاة في منزله بأهله.

فيرد عليه: كان يمكن أن يجمع الصلاة بأهله في المسجد دون بيته؛ فإن النساء كن يشهدن الصلاة مع النبي ﷺ كما يُعرف في مواضعه؛ فالاستدلال بالحديث تام.

## فتوى الشیخ المحدث محمد ناصر الدين الألبانی — حفظه الله تعالى —

يجزم شیخنا الألبانی - حفظه الله تعالى - بمنع الجماعة الثانية،  
وأن ذلك من الأعمال المكرورة.

وقد فصل - حفظه الله - في كثير من مجالسه النافعة المباركة،

(۱) انظر: «سؤالات ابن الجنيد» رقم (۲۲۸)، و«التاريخ الكبير» (۳۳۶/۷)، و«الجرح والتعديل» (۲۸۴/۸)، و«تهذيب الكمال» (ق ۱۳۴۸/مخطوط مصور أو ۲۲۴/۲۸ - المطبوع)، و«تهذيب التهذيب» (۱۹۸/۱۰ - ۱۹۹)، و«الكافش» (۱۴۱/۳) (رقم ۵۶۳۶) ومقدمة «مسند معاویة الأطربُلسي» (ص ۹ وما بعد).

في بيان ذلك، والتدليل عليه، وقد أشار إلى شيء من ذلك في كتابه «تمام المنة»، وقد سبق نقل بعض ما فيه، وقال في آخر المبحث: «وبعد؛ فإن هذا البحث يتطلب شرحاً أوسع لا يسع له هذا التعليق، وفي النية أن أجمع في ذلك رسالة، فعسى أن أوفق لتحريرها إن شاء الله تعالى» انتهى.

وقد سأله عن كثير من الأحكام الفقهية التي تتعلق بكراهية الجمعة الثانية، وقد سبق التنبيه على بعضها، وستأتي الإشارة على بعضها الآخر، وأنقل هنا كلاماً له - حفظه الله - فيه تفصيل مستطاب في هذه المسألة المهمة.

سئل - سلمه الله - : ما حكم إقامة الجمعة الثانية في المسجد؟

فأجاب بما نصه:

«اختلف الفقهاء في حكم صلاة الجمعة الثانية، ولكن قبل ذكر الخلاف، وبيان الراجح من المرجوح لا بد من تحديد الجمعة التي اختلفوا فيها.

موضوع الخلاف هو في جماعة تقام في مسجد له إمام راتب ومؤذن راتب، أمّا الجماعات التي تقام في أي مكان: في دار، أو مسجد طريقي، أو دكان فلا مانع من تكرار الجمعة في هذه المواطن.

ويأخذ العلماء الذين يقولون بكراهة تعدد الجمعة في مثل هذا المسجد - الذي له إمام ومؤذن راتب - هذا الحكم من استدلالين اثنين: أحدهما نقلٌ من الشارع، والآخر نظريٌ وهو تأمل الرواية، والحكمة من مشروعية صلاة الجمعة.

أمّا النقل: فقد نظروا فوجدوا أنَّ النَّبِيَّ ﷺ ظلَّ طيلة حياته يصلي بالنَّاسِ جماعةً في مسجده، ومع ذلك فكان الفرد من أصحابه إذا حضر المسجد وقد فاته الجمعة صلى وحده ولم يتضرر، ولم يلتفت يميناً ويساراً - كما يفعل النَّاسِ اليوم يطلبون شخصاً أو أكثر ليصلي أحدهم بهم إماماً.

ولم يكن السلف يفعلون شيئاً من هذا؛ فإذا دخل أحدهم المسجد ووجد الناس قد صلوا صلٰى وحده، وهذا ما صرّح به الإمام الشافعي في كتابه «الأم» - وكلامه في الواقع من أجمع ما رأيت من كلام الأئمة في هذه المسألة - حيث قال: «إذا دخل جماعة المسجد، فوجدوا الإمام قد صلٰى فرادى، فإن صلوا جماعة أجزائهم صلاتهم، ولكنّي أكره لهم ذلك؛ لأنّه لم يكن من أحوال السلف».

ثم قال: «وأمّا مسجدٌ في قارعة الطريق - ليس له إمام راتب ومؤذن راتب - فلا بأس من تعدد الجماعة فيه».

ثم قال: «وإنّا قد حفظنا أنّ جماعة من أصحاب النبي ﷺ فاتتهم صلاة مع الجماعة، فصلوا فرادى مع أنّهم كانوا قادرين على أن يجتمعوا فيه مرة أخرى، لكنهم لم يفعلوا؛ لأنّهم كرهوا أن يجتمعوا في مسجدٍ مرتين».

هذا كلام الإمام الشافعي، وما ذكره من أن الصّحابة كانوا يصلون فرادى إذا فاتتهم صلاة الجماعة - ذكره معلقاً بصيغة الجزم لهذا المعلق، ووصله الحافظ أبو بكر بن أبي شيبة في كتابه المشهور «المصنف» رواه بإسناد قوي عن الحسن البصري أن الصّحابة كانوا إذا فاتتهم الصّلاة مع الجماعة صلوا فرادى.

وذكر هذا المعنى ابن القاسم في «مدونة الإمام مالك» عن جماعة من السلف، كنافع مولى ابن عمر، وسالم بن عبد الله، وغيرهما أنّهم كانوا إذا فاتتهم الصّلاة صلوا فرادى ولم يعودوا جماعة مرة أخرى.

وأيضاً روى الإمام الطبراني في «معجمه الكبير» بإسناد جيد عن ابن مسعود أنّه خرج مع صاحبين له من بيته إلى المسجد لصلاة الجماعة، وإذا به يرى الناس يخرجون من المسجد وقد انتهوا منها، فعاد وصلّى بهما إماماً في بيته؛ فرجوع ابن مسعود - وهو من هو في صحبته للرسول ﷺ وفي معرفته وفقهه للإسلام - لو كان يعلم مشروعية تعدد الجماعات في المسجد الواحد لدخل بصاحبيه وصلّى

بهم جماعة؛ لأنَّه يعلم قول الرَّسُول ﷺ: «أَفْضَلُ صَلَاةِ الْمَرءِ فِي بَيْتِهِ إِلَّا الْمَكْتُوبَةُ». فما الذي منع ابن مسعود أن يصلي هذه المكتوبة في المسجد؟ عِلْمُهُ أَنَّهُ إِنْ صَلَّاهَا فِي الْمَسْجِدِ فَسِيَصْلِيْهَا وَحْدَهُ، فرَأَى أَنْ يجمع بهما في بيته أَفْضَلُ مِنْ أَنْ يصلي هُوَ وَمَنْ مَعَهُ، كُلُّ عَلَى اَنْفَرَادٍ فِي الْمَسْجِدِ.

فهذه المجموعة من النقول تؤيد وجهة نظر الجمُهُور الذين كرهوا تعدد الجماعة في المسجد الموصوف بالصيغة السَّابقة.

ثُمَّ لا يُعدُّ الإنسان أَنْ يجد أَدَلَّةً أَخْرَى مَعَ شَيْءٍ مِّنْ الْإِسْتِبْلَاطِ وَالنَّظَرِ الدَّقِيقِ فِيهَا، فَقَدْ رَوَى الْإِمَامُانِ الْبَخَارِيِّ وَالْمُسْلِمُ مِنْ حَدِيثِ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «لَقَدْ هَمَّتْ أَنْ أَمْرَ رِجَالًا فَيَصْلِيْنَ بِالنَّاسِ، ثُمَّ أَمْرَ رِجَالًا فَيَحْتَطِبُوا حَطَبًا، ثُمَّ أَخْالُفُ إِلَى أَنَّاسٍ يَدَعُونَ الصَّلَاةَ مَعَ الْجَمَاعَةِ فَأُحْرِقُ عَلَيْهِمْ بَيْوَتِهِمْ، وَالَّذِي نَفْسُ مُحَمَّدٍ بِيَدِهِ، لَوْ يَعْلَمُ أَحَدُهُمْ أَنَّهُ يَجِدُ فِي الْمَسْجِدِ مِرْمَاتَيْنِ حَسْتَنَيْنِ لِشَهَدَهُمَا»؛ فَفِي هَذَا الْحَدِيثِ تَهْدِيْدٌ الرَّسُولِ ﷺ لِلْمُتَخَلِّفِينَ عَنْ حَضُورِ صَلَاةِ الْجَمَاعَةِ فِي الْمَسْجِدِ بِالْتَّحْرِيقِ بِالنَّارِ، فَأَنَا أَرَى أَنَّ هَذَا الْحَدِيثَ وَحْدَهُ يُشَعِّرُنَا بِالْحُكْمِ السَّابِقِ، أَوْ يُشَعِّرُنَا بِمَا ذَكَرَ الْإِمَامُ الشَّافِعِيُّ وَوَصَّلَهُ أَبُو شَيْبَةَ؛ وَهُوَ أَنَّ الصَّحَابَةَ لَمْ يَكُونُوا يَكْرَرُونَ الصَّلَاةَ جَمَاعَةً فِي الْمَسْجِدِ، ذَلِكَ لِأَنَّنَا إِنْ سَوَّغْنَا أَنْ الْجَمَاعَةَ الثَّانِيَةَ وَالثَّالِثَةَ كَانَتْ مَشْرُوْعَةً فِي الْمَسْجِدِ، ثُمَّ جَاءَ هَذَا الْوَعِيدُ الشَّدِيدُ مِنْ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ لِلْمُتَخَلِّفِينَ عَنْ صَلَاةِ الْجَمَاعَةِ، فَأَيْ جَمَاعَةُ هَذِهِ الَّتِي هُمْ يَتَخَلَّفُونَ عَنْهَا، وَيَتَرَبَّ عَلَى تَخَلُّفِهِمْ عَنْهَا هَذَا الْوَعِيدُ الشَّدِيدُ؟

فَإِنْ قِيلَ: هِيَ الْجَمَاعَةُ الْأُولَى.

قِيلَ: إِذْنَ هَذِهِ الْجَمَاعَةِ الْأُخْرَى غَيْرُ مَشْرُوْعَةٍ، وَإِنْ قِيلَ: إِنَّ هَذِهِ الْوَعِيدَ إِنَّمَا يَشْمَلُ الْمُتَخَلِّفَ عَنْ كُلِّ جَمَاعَةٍ مَهْمَا كَانَ رَقْمُهَا التَّسْلِسْلِيُّ؛ حِينَئِذٍ لَمْ تَقْمِ الْحِجَةُ مِنْ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ مَطْلَقًا عَلَى أَيِّ مُتَخَلِّفٍ عَنْ أَيِّ جَمَاعَةٍ؛ لِأَنَّهُ لَوْ فَاجَأَ بَعْضَ الْمُتَخَلِّفِينَ حِينَما أَنَابُوا

عنه، فجاء إلى بيوتهم فوجدهم يلهون مع نسائهم وأولادهم فأنكر عليهم: لماذا لا تذهبون للصلوة مع الجماعة؟ فيقولون: نصلى مع الجماعة الثانية أو الثالثة، فهل تقوم حجّة للرسول ﷺ عليهم؟ لذلك فإنَّ همَ الرَّسُولُ ﷺ بِإِنَّابَةِ شَخْصٍ يَقُومُ بِمَقَامِهِ، وَأَنْ يَفْاجَئُ الْمُتَخَلِّفِينَ عَنْ صَلَوةِ الْجَمَاعَةِ فَيُحْرِقُهُمْ بِعِيْرَتِهِمْ - لَا كِبِيرٌ دَلِيلٌ عَلَى أَنَّهُ لَمْ يَكُنْ هُنَاكَ جَمَاعَةٌ ثَانِيَّةٌ إِطْلَاقًا. هذا بالنسبة إلى النّصوص التي اعتمد عليها العلماء.

أمّا النّظر؛ فهو على الوجه الآتي: صلاة الجماعة قد جاء في فضلها أحاديث كثيرة منها الحديث المشهور: «صلوة الجماعة تفضل صلاة الفدّ بخمس وعشرين - وفي رواية: بسبعين وعشرين - درجة» فهذه الفضيلة إنما جاءت لصلة الجماعة.

وجاء في بعض الأحاديث: «أنَّ صلاة الرجل مع الرجل أذكى عند الله من صلاته وحده، وصلاة الرجل مع الرجلين أذكى عند الله من صلاته مع الرجل»، وهكذا كلما كثرت الجماعة وأفرادها، تضاعف أجراها عند ربها.

فإذا تذكّرنا هذا المعنى ثم نظرنا عاقبة القول بجواز تكرار الجماعة في المسجد الذي له إمام راتب فإنَّ هذه العاقبة أسوأ عاقبة بالنسبة لمثل هذا الحكم الإسلامي ألا وهو صلاة الجماعة؛ ذلك لأنَّ القول بتكرار الجماعة سيؤدي إلى تقليل عدد الجماعة الأولى، وهذا ينقض الحديث الذي يفيده حديث: «صلوة الرجل مع الرجل أذكى من صلاته وحده...»؛ لأنَّ هذا الحديث يحصن على تكثير الجماعة، والقول بتكرار الجماعة في المسجد يؤدي - بالضرورة - إلى تقليل عدد أفراد الجماعة الشرعية الأولى، وتفريق وحدة المسلمين.

وشيء آخر يقتضيه النّظر السّليم وهو أنْ نتذكّر أنَّ حديث ابن مسعود في «صحيح مسلم» نحو حديث أبي هريرة: «لقد هممت أنْ أمر رجلاً فيصلّي بالنّاس... إلى آخره»، جاء هذا الحديث في حقٍّ

المتختلفين عن صلاة الجمعة، فإذا علمنا أنَّ ابن مسعود صَبَّ وعيَداً من نوع واحد على كلِّ ممن يتخلَّف عن صلاة الجمعة، وعن صلاة الجمعة، حيثُ نعرف أنَّ هاتين الصَّلاتين من حيث التصاقهما بصلاة الجمعة فإنَّ هذا الوعيد يعني أن لا جماعة ثانية بعد كلِّ من الصَّلاتين؛ فصلاة الجمعة - حتى الآن - حافظَ على وحدتها وعلى عدم القول بمشروعية تعددتها في المسجد الواحد جميعُ العلماء على اختلاف مذاهبهم، لذلك تجد المساجد غاصةً بالمصلين يوم الجمعة، وإنْ كان لا يفوتنا أن نذكر أنَّ من أسباب امتلاء المساجد يوم الجمعة هو أنَّ هناك من يحضر الجمعة ولا يحضر الصلوات الأخرى، ولكن مما لا شك فيه أن امتلاء المساجد يوم الجمعة بالمصلين سببه أنَّ المسلمين لم يتعودوا - والحمد لله - أن يكرروا صلاة الجمعة في المسجد الواحد، فلو أنَّ المسلمين عاملوا صلاة الجمعة كما عاملوا صلاة الجمعة وكما كان الأمر عليه في عهد الرسول ﷺ، لكادت المساجد أن تمتليء بالمصلين؛ لأنَّ كلَّ حريص على الجمعة سيكون قائماً في ذهنه أنه إن فاته الصَّلاة الأولى، فلا يمكن له أن يتداركها فيما بعد، فيكون هذا الاعتقاد حافزاً له على الحرص الشَّديد على صلاة الجمعة، والعكس بالعكس تماماً، إذا قام في نفس المسلم أنه إن فاته هذه الجمعة الأولى في يوجد جماعة ثانية وثالثة... وعاشرة أحياناً، فهذا مما سيضعف همة وحرصه عن الحضور للجمعة الأولى.

بقي لدينا أمران اثنان:

**الأول:** أن نبيِّن أنَّ الذين ذهبوا إلى عدم مشروعية الجمعة الثانية على التفصيل السابق، وكرامة فعلها هم جمهور الأئمَّة من السَّلف، وفيهم الأئمَّة الثلاثة: أبو حنيفة ومالك والشافعي، والإمام أحمد معهم في روایة، لكن هذه الروایة غير مشهورة عند أتباعه اليوم، وإنْ كان ذكرها أخصُّ تلامذته وهو أبو داود السجستاني؛ فقد روى عنه في كتاب «مسائل الإمام أحمد» أنه قال: «إنَّ تكرار الجمعة في المسجدين الحرميْن أشد كراهة»، فهذا - من باب التفضيل - يشعرنا بأنَّ الكراهة

في المساجد الأخرى موجودة بتكرار الجماعة، ولكنها أشد في المسجدين، وهو في هذه الرواية يلتقي مع الأئمة الثلاثة.

**الثاني:** أنَّ الرواية الأخرى عن الإمام أحمد والمشهورة عن أتباعه فعمدته فيها هو ومن تابعه من المفسرين حديث يرويه الترمذى والإمام أحمد وغيرهما من حديث أبي سعيد الخدري، أنَّ رجلاً دخل المسجد والرسول ﷺ قد صَلَّى وحوله أصحابه، فأراد هذا الرجل أن يصَلِّي، فقال عليه الصَّلاة والسلام: «ألا رجل يتصدق على هذا فيصلي معه»، فقام رجل فصلَّى معه، وفي رواية لأبي بكر البهقى في «سنن البهقى» أنَّ هذا الرجل هو أبو بكر الصَّدِيق، لكن هذه الرواية في أسنادها ضعف، والرواية الصحيحة لم يُسَمِّ فيها الرجل، فقد احتجوا بهذا الحديث وقالوا: إنَّ الرَّسُول ﷺ أقرَّ الجماعة الثانية!

والجواب على هذا الاستدلال هو أن نلاحظ أنَّ الجماعة التي تضمنها الحديث هي غير الجماعة التي يجري حولها السؤال، فإنَّ الجماعة التي تضمنها الحديث هي جماعة إنسان دخل المسجد بعد الجماعة الأولى، ويريد أن يصلي وحده، فحضرَ الرَّسُول ﷺ أصحابه الذين كانوا قد صَلَّوا معه أن يقوم أحدهم فيتطوع ويصلي نافلة، ففعل، وكذلك وقع؛ فهذه الجماعة مؤلفة من شخصين: إمام ومأموم، الإمام مفترض والمأموم متnelly، فمن هو الذي عقد هذه الجماعة؟ لولا المتnelly ما كان هناك جماعة، إذن هذه جماعة تطوع وتنnelly، وليس جماعة فريضة، والخلاف إنَّما يدور حول جماعة فريضة ثانية، ولهذا فإنَّ الاستدلال بحديث أبي سعيد على موضوع النزاع غير صحيح، والذي يؤكد هذا أنَّ الحديث يقول: «ألا رجل يتصدق على هذا فيصلي معه»، وهذه الحادثة - التي وقعت - فيها متصدق، وفيها متصدق عليه، فلو سألنا أقلَّ الناس فهماً وعلماً: من المتصدق؟ ومن المتصدق عليه في هذه الحالة التي أقرَّها الرَّسُول ﷺ؟ سيكون الجواب: المتصدق هو المتnelly الذي صَلَّى الفريضة وراء رسول الله ﷺ، والمتصدق عليه هو الذي جاء متأخراً.

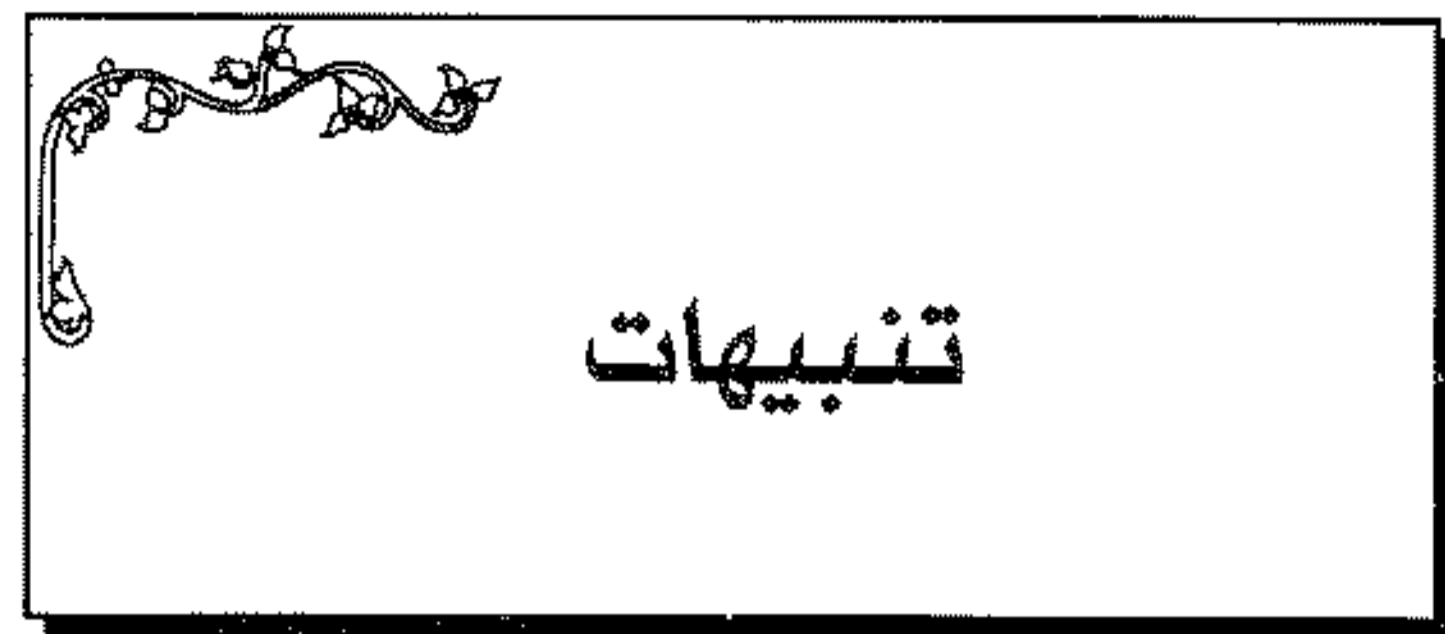
والسؤال نفسه إذا أقيمت في الجماعة التي هي موضوع النزاع: دخل ستة أو سبعة المسجد، فوجدوا الإمام قد صلّى، فماهم أحدهم وصلّى بهم جماعة ثانية، فمن هو المتصدق من هؤلاء، ومن هو المتصدق عليه؟ لا أحد يستطيع أن يقول كما استطاع أن يقول في الصورة الأولى، فهذه الجماعة التي دخلت بعد صلاة الإمام كلهم يصلّى فرض الوقت، ليس هناك متصدق ولا متصدق عليه، وسرّ هذا واضح في الصورة الأولى: المتصدق هو الرجل المتنفل الذي صلّى وراء الرّسول ﷺ وكتب صلاته بسبع وعشرين درجة، فهو إذن غني وبإمكانه أن يتصدق على غيره، والذي صلّى إماماً - ولو لا ذلك المتصدق عليه لصلّى وحيداً - فقير، وهو بحاجة إلى من يتصدق عليه؛ لأنّه لم يكتب ما اكتسب المتصدق عليه.

و واضح سبب كون هذا متصدقاً وهذا متصدقاً عليه، أمّا في صورة النزاع فالصورة غير واضحة؛ لأنّهم كلهم فقراء، كلهم فاتتهم فضيلة الجماعة الأولى فلا ينطبق قول الرّسول ﷺ: «ألا رجل يتصدق على هذا فيصلّي معه»، فعلى مثل هذه الحالة لا يصحُّ الاستدلال بهذه الحادثة، ولا على هذه المسألة التي هي موضوع البحث.

ونضمُّ جهة أخرى من استدلالهم هي قوله عليه الصّلاة والسلام: «صلاة الجماعة تفضل صلاة الفدّ بسبع وعشرين درجة»، فاستدلو بإطلاق؛ أي أنّهم فهموا أن (ألا) في الكلمة الجماعة للإستغراق؛ أي أنَّ كل صلاة جماعة في المسجد تفضل صلاة الفدّ، ونحن نقول بناءً على الأدلة السابقة: إنَّ (ألا) هذه ليست للإستغراق، وإنما هي للعهد؛ أي أنَّ صلاة الجماعة التي شرعها الرّسول ﷺ، وحضر الناس عليها، وأمر الناس بها، وهدّد المتخلفين عنها بحرق بيوتهم، ووصف من تخلف عنها بأنه من المنافقين - هي صلاة الجماعة التي تَفْضُل صلاة الفدّ، وهي الجماعة الأولى.

والله تعالى أعلم<sup>(١)</sup>.

(١) مجلتنا «الأصالة» (عدد ١٣، ١٤، ١٥)، ١٥ رجب سنة ١٤١٥هـ، (ص ٩٥ - ١٠١).



٢٢ - وفي الختام أشير إلى النقاط التالية:

أولاً: قصدنا بمنع إقامة الجمعة الثانية في مسجد قد صلي فيه مرّة: الكراهة مع صحة الصلاة.

قال الإمام الشافعى: «وإذا كان للمسجد إمام راتٍ، ففات رجلاً أو رجلاً فيه الصلاة؛ صلوا فرادى، ولا أحب أن يصلوا فيه جماعة، فإن فعلوا؛ أجزأتهم الجمعة فيه»<sup>(١)</sup>.

وقال أحمد بن يحيى الونتريسي: «سألت الشيخ أبا عبدالله سيدى محمد بن قاسم القرى رحمة الله عن جماعة جمعت في مسجد بعد جمع إمامه الراتب؛ هل جمعهما صحيح؟

فأجابني ما نصه: الجمع صحيح، ولا خلل فيه، ولا موجب إعادة، وغاية ما يقال: الكراهة على المشهور»<sup>(٢)</sup>.

وقال الشاطبى: «وأما مسألة جمع الصلاة في المسجد الواحد مررتين؛ فلا ينبغي أن يقال في مثلها: الحيد عن السنة، مع كونها في الأصل مختلطاً فيها بين العلماء، فمنهم من أجاز ذلك بإطلاق.

ومذهب مالك: الكراهة؛ خوف الفرقـة الحاصلة في تعدد

(١) «الأم» (١٧٠/١).

(٢) «المعيار المعرب» (٢٠٣/١ - ٢٠٤).

الجماعات، ورئما قصد أهل البدع ذلك؛ لئلا يصلوا خلف أهل السنة، فصارت كراهة مالك سداً لهذه الذريعة، وقد احتاج ابن العربي لهذا المذهب بقول الله تعالى: «وَالَّذِينَ أَخْذُوا مَسْجِدًا ضِرَارًا وَكُفْرًا وَنَفَرِيقًا»<sup>(١)</sup>، فذمّهم على اتخاذ المسجد؛ لأوصاف؛ منها: التفريق بين المؤمنين؛ فالتفريق في الجماعات يُشبه هذا، انظر كلامه في «الإحکام»<sup>(٢)</sup>، وإنما يبقى في المسألة أنَّ مَنْ يترَّخص في ذلك يبني على بعض التأویلات التي هي خلاف المُعتمد من مذهب مالك، والعمل إنما يكون في المسائل الخلافية على ما هو مشهور؛ كما تقرر لكم في غير هذا»<sup>(٣)</sup>.

## علة النهي ومحله

ثانياً: علة الكراهة تَفَرُّقُ الكلمة، أو تقاعُدُ القوم عن الجماعة الأولى، ولا يكون ذلك إلا في مسجد له إمامٌ ومؤذن، ولهذا قال سيدنا عبد الله بن مسعود - رضي الله عنه -: «إِنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ عَلِمَنَا سُنَّةَ الْهُدَى فِي الصَّلَاةِ فِي الْمَسْجِدِ الَّذِي يَؤْذِنُ فِيهِ»<sup>(٤)</sup>.

(١) سورة التوبة: الآية ١٠٧.

(٢) مضى كلامه في مبحث (أدلة المانعين).

(٣) «فتاوي الشاطبي» (ص ١٢٦ - ١٢٧).

(٤) أخرجه مسلم في «الصحيح» (كتاب المساجد ومواضع الصلاة، باب صلاة الجماعة من سنن الهدى، ٤٥٣/١، رقم ٦٥٤)، وأبو عوانة في «المسند» (٧/٢)، وأحمد في «المسند» (٤١٩/١ و٤٥٥)، والطيالسي في «المسند» (١٢٨/١) (رقم ٦٠٣)، وأبو يعلى في «المسند» (٤٢١/٨ و٤٣٨) (رقم ٥٠٣)، وأبي داود في «المسند» (١٩٧٩/١) (رقم ٥١٦)، وعبدالرزاق في «المصنف» (٣٧٠/٢) (رقم ١٤٨٣)، وأبي داود في «السنن» (كتاب الصلاة، باب التشديد في ترك الجماعة، ١٥١/١ - ١٥١، رقم ٥٥٠)، والنسائي في «المجتبى» (كتاب الإمامة، باب المحافظة على الصلوات حيث يُنادي بهن، ١٠٨/٢ - ١٠٩)، وأبي ماجه في «السنن» (كتاب المساجد، باب المشي إلى الصلاة، ٢٥٦ - ٢٥٦، رقم ٧٧٧).

ومحلُّ النهي في المسألة على العلة المذكورة: قبل الإمام الراتب وبعده إذا صلَّى الراتب في وقته المعلوم، فلو قَدَّمَ عن وقته، وأتت جماعة؛ فإنهم يُعیدونَ فيه جماعةٌ من غير كراهة، أو أَخْرَ عن وقته؛ فإنَّهم يُصلُّونَ جماعةٌ من غير كراهة<sup>(١)</sup>.

ومحلُّ الكراهة المذكورة أيضاً في المسجد الذي له إمامٌ راتبٌ وصلَّى في وقته المعلوم، ونائبُ الراتب حكمُ الراتب، ولا فرقٌ بين كون الإمام راتباً في كلِّ الصلوات أو بعضها، والكراهة إنما هي في التي هو راتب فيها فقط<sup>(٢)</sup>.

وأفاد الزرقاني أنَّ المراد بالمؤذن: الإمام الراتب الذي هو المؤذن أيضاً للمسجد<sup>(٣)</sup>.

ثالثاً: كما تُنكِّر الصلاة جماعة بعد صلاة الإمام الراتب تُنكِّر قبله، ولا كراهة في هذه الحالة في صلاة الإمام الراتب<sup>(٤)</sup>، وقد أوصى بعضهم الصلاة جماعة قبل صلاة الإمام إلى درجة الحرمة.

قال الشيخ القاسمي في «اصلاح المساجد» (ص ٧٨ - ٧٩): «يوجد في كثير من الجواجم الكبيرة أناسٌ يفتاتون على الإمام الراتب، أي: يتقدّمون بالصلوة جماعة عليه، قبل أن تقام له، فيختزلون من الجامع ناحية، يؤمنون بها أناساً على شاكلتهم؛ رغبة في العجلة، أو حباً في الانفراد للشهرة.

وقد اتفقت الحنابلة والمالكية على تحريم أن يؤمَّ في مسجد قبل إمامه الراتب. قالت الحنابلة: إلا بإذنه، وإنَّما لا تصح صلاته؛ كما في «الإقناع» و«شرحه»، وقالت المالكية: كُره إقامتها قبل الراتب،

(١) «بلغة السالك» (١٥٩/١)، و«التفريغ» (٢٦٣/١).

(٢) «حاشية العدوبي» (٢٧١/١)، و«شرح ابن ناجي على متن الرسالة» (١٩٨/١).

(٣) انظر: «شرح الزرقاني على المرطا» (١٣٥/١)، والتعليق على «الحجۃ على أهل المدينة» (٧٨/١)، وكلام ابن عبد البر المتقدم (ص ٤٤).

(٤) انظر ما قدمناه عن ابن عبد البر وعن صاحب «المضمرات» في (ص ٤٤).

وحرّم معه، ووجب الخروج عند إقامتها للراتب كما في «أقرب المسالك»، وكره ذلك الشافعية، وأفتى ابن حجر بمنعه بتاتاً، وصرّح الإمام الماوردي من الشافعية بتحريم ذلك في مسجد له إمام راتب، وكره ذلك الحنفية، ولا يخفى أنّ ما ينشأ عن بعض هذا الافتئات من المفاسد يقضي بتحريمه؛ لأنّه يؤدّي إلى التباغض والتشاجر وتفريق كلمة المسلمين، والتشيّع والتحزّب في العبادة»<sup>(١)</sup>.

رابعاً: كراهة صلاة الجماعة مرّة ثانية في مسجد له إمام راتب لا تُنافي حصول فضل الجماعة لمن جمع مع الإمام الراتب<sup>(٢)</sup>.

خامساً: للمتخلّفين عن الجماعة الأولى مع الإمام الراتب أن يخرّجوا إلى موضع، فيجمعوا فيه، وهذا ما فعله ابن مسعود رضي الله عنه.

ولهم أن يصلّوا فرادى، ولا كراهة في ذلك، ولهم أجر الجماعة؛ كما جاء في الحديث الصحيح السابق<sup>(٣)</sup>.

وقيل: إن دخلوا المسجد؛ صلّوا فيه فرادى، وإن لم يدخلوا؛ طلبوا الجماعة.

ويؤيّدّه أثر ابن مسعود وقول الحسن البصري، فتأمّلُهما.

ففي «الفتاوى السراجية»: «رجل انتهى إلى المسجد وقد فرغ الإمام، فإن دخل المسجد؛ صلّى فيه، وإن لم يدخل؛ طلب

(١) انظر: «المهذب» (١٠١/١)، و«المجموع» (٤/١٠٥)، و«التحقيق» (١٣٧)، و«معنى المحتاج» (١/٢٤٥)، و«روضة الطالبين» (١/٣٧٨ و٣٥٧)، و«تذكرة النبيه في تصحيح النبيه» (٢/٤٩٣ رقم ١٥١)، و«منتهى الإرادات» (١/١٠٦ و١١١)، و«حاشية العدوى» (١/٢٧٢)، و«الهداية» (١/٤٢) للكلوذانى، و«بلغة الساغب» (ص ٨١)، و«منار السبيل» (١/١١٩)، و«نيل المأرب» (١/١٣١)، و«المحرر في الفقه» (١/٩٤)، و«الفقه على المذاهب الأربعة» (١/٤٣٦ - ٤٣٧).

(٢) «بلغة السالك» (١/١٥٩)، و«الفقه المالكي وأداته» (١/٣٤٠ - ٣٤١).

(٣) انظر: «الأم» (١/١٨٠ - ١٨١)، وآخر فقرة رقم (٢٢) من هذا الكتاب.

الجماعة»<sup>(١)</sup>.

سادساً: صلاةُ المُتَخَلِّفِ عن الجماعة في بيته جماعةٌ خيرٌ من صلاته في المسجد منفرداً؛ لأنَّ ابن مسعود، وصلاته في المسجد منفرداً خيرٌ من صلاته في بيته منفرداً؛ لعموم قوله عليه السلام: «أفضل صلاةٍ المرء في بيته؛ إلا المكتوبة».

سابعاً: للمتَخَلِّفِ - دون تَعْوِيدٍ أو تَعْمِلٍ - إنْ اتَّفقَ لَهُ رجلاً يَتَصَدَّقُ عَلَيْهِ أَنْ يَصْلِي مَعَهُ جماعةً، وَلَا خَلَافٌ فِي مَشْرُوعِيَّةِ ذَلِكَ، وَهَذِهِ هِيَ الصُّورَةُ الْمَنْصُوصُ عَلَيْهَا فِي حَدِيثِ أَبِي سَعِيدِ الْخُدْرِيِّ: «أَلَا رَجُلٌ يَتَصَدَّقُ عَلَيْهِ هَذَا»<sup>(٢)</sup>.

قال ابن الرِّفْعَةَ: «وَقَدْ اتَّفَقَ الْكُلُّ عَلَى أَنَّ مِنْ رَأْيِ شَخْصٍ يَصْلِي مَنْفِرِدًا لَمْ يَلْحُقْ بِالْجَمَاعَةِ، فَيُسْتَحْبِطَ لَهُ أَنْ يَصْلِي مَعَهُ، وَإِنْ كَانَ قَدْ صَلَّى فِي جَمَاعَةٍ»<sup>(٣)</sup>.

فَهَذِهِ الصُّورَةُ مَشْرُوعَةٌ، وَلَوْ تَكَرَّرَتْ أَكْثَرُ مِنْ مَرَّةٍ؛ بِالْقِيَودِ التَّالِيَّةِ:

أَوَّلًا: أَنْ تَكُونْ صَلَاةُ مُفْتَرِضٍ بِمُتَنَفِّلٍ.

ثَانِيًّا: أَنْ تَقْعُدْ مَوْافِقَةً مِنْ غَيْرِ بَحْثٍ وَفَتْشٍ، وَإِنْ كَانَتْ الْمُوْافِقَةُ بِتَبْيَهِ الْغَيْرِ لِذَلِكَ.

ثَالِثًا: أَنْ يَتَحَقَّقَ فِيهَا قَوْلُهُ عليه السلام: «أَلَا رَجُلٌ»، فَلَا تَشْرُعُ بِأَكْثَرِ مِنْ وَاحِدٍ.

رَابِعًا: لَا يُشْرِطُ فِي هَذِهِ الْحَالَةِ إِذْنُ الْإِمَامِ الرَّاتِبِ؛ لِإِذْنِ الْإِمَامِ الْأَوَّلِ عليه السلام بِهَا.

(١) «الْفَتاوَى السَّرَاجِيةُ» (ق ٢٨/ب).

(٢) مَضِي تَخْرِيجِهِ (ص ٦٣).

(٣) «نَيلُ الْأَوْطَارِ» (١٨٥/٣)، وَتَعَقِّبُهُ السَّهَارِنْفُورِيُّ فِي «بَذْلُ الْمَجْهُودِ» (٤/١٧٧)، فَقَالَ: «قَلْتُ: وَدَعْوَى الْاِتْفَاقَ فِيمَنْ قَدْ صَلَّى قَبْلَ ذَلِكَ فِي جَمَاعَةِ مُسْلِمَةَ، وَأَمَّا مَنْ لَمْ يَصْلِي؛ فَدَعْوَى الْاِتْفَاقَ مُمْنَوِّعَةً».

أفاد ذلك كله شيخنا الألباني - حفظه الله تعالى - .

وقد ورد حديثٌ بإسنادٍ رجاله ثقائٌ خلا عبد الرحمن بن زيد الإفريقي في الترهيب من تعمد التأخير عن الصلاة الأولى، أخرجه: أبو داود في «السنن» (٥٩٣)، وابن ماجه في «السنن» (٩٧٠)، والبيهقي في «السنن الكبرى» (١٢٨/٣)، عن عبدالله بن عمرو: «ثلاثة لا يقبل الله منهم: ... ورجلٌ أتى الصلاة دياراً».

قال الخطابي في «معالم السنن» (١/١٧٠): «قوله: «أتى الصلاة دياراً»؛ فهو أن يكون قد اتّخذه عادة، حتى يكون حضوره الصلاة بعد فراغ الناس وانصرفهم عنها».

ثامناً: ليس للإمام إعادة الصلاة مرتين، وجعل الثانية عن فائدة أو غيرها، والأئمة مختلفون على أنه بدعة مكرورة، ذكره الشيخ تقي الدين<sup>(١)</sup>.

تاسعاً: لو قامَت أكثرُ من جماعة بعد جماعة الإمام الراتب في آن واحد؛ فإنَّ الكراهة تشدُّ؛ لأنَّ الفرقَة فيها ظاهرة. أفاده شيخنا الألباني.

عاشرًا: إقامة صلاة العصر أو العشاء في وقتها حال الجمع بين الصَّلَاتَيْن في الحضير جماعة لا يدخلُ في بابِ الكراهة البتة، فتنبه.

حادي عشر: لا كراهة في تكرارِ الجماعات في مساجد الطُّرُقات التي لا إمام لها ولا مُؤذن راتباً.

ثاني عشر: ذكر العلامة الشيخ رحمة الله السندي تلميذ المحقق ابن همام في رسالة له: «إِنَّ مَا يفْعَلُه أهْلُ الْحَرَمَيْنَ مِن الصَّلَاتِ بِأَئِمَّةٍ مُتَعَدِّدَةٍ بِجَمَاعَاتٍ مُتَرَبِّةٍ مَكْرُوَّةٌ اتَّفَاقَ».

ونَقَلَ عن بعض المشايخ إنكاره صريحاً حين حضر الموسم بمكة

---

(١) «المبدع» (٤٧/٢).

سنة (٥٥١هـ)؛ منهم: الشَّرِيفُ الغَزَنْوِيُّ، وَذَكَرَ أَنَّهُ أَفْتَى بِعَضِ الْمَالِكِيَّةِ بِعَدْمِ جَوَازِ ذَلِكَ عَلَى مِذَهَبِ الْعُلَمَاءِ الْأَرْبَعَةِ، وَنَقَلَ إِنْكَارَ ذَلِكَ أَيْضًا عَنْ جَمَاعَةِ مِنَ الْحَنْفِيَّةِ وَالْشَّافِعِيَّةِ وَالْمَالِكِيَّةِ حَضَرُوا الْمَوْسِمَ سَنَةَ (٥٥١هـ)<sup>(١)</sup>.

وَقَدْ بَيَّنَ الزَّرَكْشِيُّ - رَحْمَهُ اللَّهُ تَعَالَى - سَبَبَ تَكْرَارِ الْجَمَاعَاتِ فِي مَكَّةَ وَغَيْرِهَا، فَقَالَ فِي كِتَابِهِ «إِعْلَامُ السَّاجِدِ بِأَحْكَامِ الْمَسَاجِدِ» (ص٣٦) مَا نَصَّهُ: «تَكْرِيرُ الْجَمَاعَةِ فِي الْمَسَاجِدِ الْوَاحِدِ خَلْفَ إِمَامَيْنِ فَأَكْثَرُ - كَمَا هُوَ الْآنُ بِمَكَّةَ وَجَامِعِ دَمْشِقَ - لَمْ يَكُنْ فِي الصَّدْرِ الْأَوَّلِ، وَالسَّبَبُ فِي حَدُوثِهَا بِالْمَسَاجِدِ الْحَرَامِ: أَنَّهُ كَانَ الْإِمَامُ فِي ذَلِكَ الْوَقْتِ مُبْتَدِعًا، وَلَمْ يَكُنْ الْأَمْرَاءُ بِمَكَّةَ فِي ذَلِكَ الْوَقْتِ يَحْمِلُونَ النَّاسَ عَلَى مَذَاهِبِ أَنْفُسِهِمْ، فَعِنْدَمَا امْتَنَعَ النَّاسُ مِنْ إِقَامَةِ الْجَمَاعَةِ مَعَ إِمَامِهِمُ الَّذِي أَقَامَهُ، فَسَحَوْا لِلنَّاسِ فِي اتِّخَازِ الْأَئْمَةِ لِأَنْفُسِهِمْ، وَاسْتَمْرَرَ الْأَمْرُ عَلَيْهِ، وَكَذَا جَرِيَ مُثْلُهُ فِي بَيْتِ الْمَقْدِسِ وَجَامِعِ مَصْرَ قَدِيمًا»

ثَالِثُ عَشَرُ: لَا تَجُوزُ صَلَاةُ الظَّهِيرَةِ بَعْدَ صَلَاةِ الْجُمُعَةِ، إِذْ مِنَ الْمَعْلُومِ مِنْ دِينِ الْإِسْلَامِ بِالْفَرِسْوَرَةِ: أَنَّ اللَّهَ تَعَالَى لَمْ يَفْرِضْ عَلَى عِبَادِهِ صَلَاةً فَرِيضَةً فِي وَقْتٍ وَاحِدٍ، فَمَنْ كَانَ فِي مَكَانٍ فِيهِ مَسَاجِدٌ تُقَامُ فِيهِ الْجُمُعَةُ؛ يَجِبُ عَلَيْهِ أَنْ يَصْلِيَهَا مَعَ الْجَمَاعَةِ؛ إِلَّا إِذَا كَانَ يَعْتَقِدُ أَنَّ صَلَاةَ الْجُمُعَةِ فِيهِ بَاطِلَةٌ شَرِعًا؛ وَحِينَئِذٍ لَا يَجُوزُ لَهُ أَنْ يُصْلِيَهَا؛ لِأَنَّهُ شَرُوعٌ فِي عِبَادَةِ بَاطِلَةٍ غَيْرِ مَشْرُوَّةٍ فِي اعْتِقَادِهِ - وَإِنْ كَانَ مُخْطَطًا -، وَهُوَ عَصِيَّانٌ لِلَّهِ تَعَالَى.

وَإِذَا عَصَى وَصَلَاهَا مَعْتَقِدًا بِطَلَانَهَا؛ تَبْقَى صَلَاةُ الظَّهِيرَةِ مُتَعَلِّقَةً بِذَمَّتِهِ؛ فَعَلَيْهِ أَنْ يُصْلِيَهَا، وَلَيْسَ لَهُ أَنْ يُقْيِمَ لَهُ مَعَ غَيْرِهِ جَمَاعَةً أُخْرَى؛ لِأَنَّهُ تَفْرِيقٌ بَيْنَ هَؤُلَاءِ وَبَيْنَ إِخْرَانِهِمُ الْمُسْلِمِينَ الَّذِينَ أَقَامُوا الْجُمُعَةَ قَبْلَهُمْ.

(١) «بَذْلُ الْمَجْهُودِ» (٤/١٧٨)، وَسَبَقَ كِتَابَ الشَّيْخِ أَحْمَدِ شَاكِرِ رَحْمَهُ اللَّهُ تَعَالَى أَنَّ الْمَلِكَ عَبْدَالْعَزِيزَ آلَ سَعْدَ أَبْطَلَ هَذِهِ الْبَدْعَةَ الْقَبِيْحَةَ، فَرَحْمَةُ اللَّهِ عَلَيْهِ.

وأما إذا صلاها معتقداً صحتها؛ فلا يجوز له أن يصلّي بعدها ظهراً؛ لا منفرداً ولا جماعة؛ لأنّه يكون بهذا مخالفًا للمعلوم من الدين بالضرورة، وهو قطعياً بظنّ بعض الفقهاء!!

ولم يُنقل إلينا أنَّ أحداً من الصحابة أو علماء السُّلف المجتهدين صلَّى الظَّهَرَ بعد الْجُمُعَةِ، وقد جاء الشافعِيُّ بِغَدَادٍ، وفِيهَا عَدَةُ مَسَاجِدٍ، ولم يُنقل أَنَّه كَانَ يَصْلِي الظَّهَرَ بَعْدَ الْجُمُعَةِ، وَلَوْ فَعَلَ؛ لَمْ يَكُنْ فَعَلُهُ شَرْعَانِيَّاً يَتَّبَعُ.

ولَا يَتَوَهَّمُونَ الَّذِينَ يَصْلُوْنَ الظَّهَرَ بَعْدَ الْجُمُعَةِ أَنَّ الْخَطْبَ فِي ذَلِكَ سَهْلٌ؛ لَأَنَّهُ زِيَادَةٌ فِي الْخَيْرِ الَّذِي هُوَ الصَّلَاةُ؛ فَإِنْ فِيهِ خَطْرَاً عَظِيمَاً؛ مِنْ حِيثِ إِنَّهُ شَرَعَ عِبَادَةً لَمْ يَأْذُنْ بِهَا اللَّهُ، وَالشَّارِعُ هُوَ اللَّهُ وَحْدَهُ، فَمَنْ أَحْدَثَ فِي الشَّرْعِ شَيْئاً؛ فَقَدْ جَعَلَ نَفْسَهُ شَرِيكًا لِلَّهِ فِي الْوَهْيَتِهِ أَوْ رَبْوَيَتِهِ، وَمَنْ وَافَقَهُ؛ فَقَدْ اتَّخَذَهُ شَرِيكًا؛ كَمَا قَالَ تَعَالَى: «أَمْ لَهُمْ شَرَكُوكُمْ شَرَعُوكُمْ لَهُمْ مِنَ الَّذِينَ مَا لَمْ يَأْذَنْ بِهِ اللَّهُ»<sup>(١)</sup>.

وَقَدْ بَيَّنَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ مَعْنَى اتِّخَادِ أَهْلِ الْكِتَابِ أَحْبَارَهُمْ وَرُهْبَانَهُمْ أَرْبَابَهُمْ مِنْ دُونِ اللَّهِ بِـ«أَنَّهُمْ لَمْ يَكُونُوا يَعْبُدُونَهُمْ، وَلَكِنَّهُمْ كَانُوا إِذَا أَحْلَوْا لَهُمْ شَيْئاً؛ اسْتَحْلُوهُ، وَإِذَا حَرَّمُوا عَلَيْهِمْ شَيْئاً؛ حَرَّمُوهُ»<sup>(٢)</sup>.

وَهُمْ مَا كَانُوا يَضْعُونَ تَلْكَ الْأَحْكَامَ إِلَّا بِمَثْلِ الشُّبُهَاتِ الَّتِي حَدَثَتْ بِهَا الْبَدْعُ الدِّينِيَّةُ فِي الْإِسْلَامِ؛ مِنْ حِيثِ إِنَّهَا زِيَادَةٌ فِي الْخَيْرِ أَوْ الْعِبَادَةِ.

فِيَا أَيُّهَا الْمُسْلِمُونَ! لَا تَغْلُوْنَ فِي دِينِكُمْ، وَإِنَّ لَكُمْ فِي الْفَرَائِضِ

(١) سورة الشورى: الآية ٢١.

(٢) أَخْرَجَهُ التَّرْمِذِيُّ فِي «الْجَامِعِ» (٥/٢٧٨) (رَقْم١٣٩٥)، وَالْطَّبَرِيُّ فِي «جَامِعِ الْبَيَانِ» (١/٨١)، وَابْنُ سَعْدٍ، وَعَبْدُ بْنِ حَمِيدٍ، وَابْنِ الْمُنْذَرِ، وَابْنِ أَبِي حَاتَمٍ، وَالْطَّبَرَانِيُّ، وَأَبُو الشِّيْخِ، وَابْنِ مَرْدُوْيَهِ؛ كَمَا فِي «الدَّرِّ المُثُورِ» (٣/٢٣٠).

وَلِلْحَدِيثِ طَرْقٌ وَشَوَاهِدٌ كَثِيرَةٌ يَصْلُبُ بِهَا إِلَى دَرْجَةِ الْحَسْنِ؛ كَمَا قَالَ ابْنُ تَيْمَيَّةَ فِي «الْإِيمَانِ» (ص٦٤).

والمندوبات الثابتة في الكتاب والشّرعة بالنصّ الصّريح غُنيةً عن سواها، وقد قال النبي ﷺ في الأعرابي الذي حَلَّفَ أَنَّهُ لا يُزِيدُ عن المكتوبات الخمس وسائلٍ الفرائض من أركان الإسلام ولا يُنْقِصُ: «أَفْلَحَ إِنْ صَدَقَ»، و«دَخَلَ الْجَنَّةَ إِنْ صَدَقَ».

ويا ليت السواد الأعظم من المسلمين يأتون جميع الفرائض القطعية، ويتركون المحرمات، وفي التّوافل المشروعة ما يستغرق العُمر<sup>(١)</sup>.

٢٣ - «وقد انتهيتُ إلى ما أردتُ ذكره في هذا الكتاب، وبلغتْ كنَّةَ ما اعتمدته من تفصيل الأبواب، وعرضته في معرض البراعة، وجلوته في حلل التصاغة، ووافق شُنُّ طبقة، وصادف الإِثْمُ الْحَدَّةَ.

وَصَلَّى اللَّهُ عَلَى مُحَمَّدٍ وَآلِهِ وَصَحْبِهِ وَسَلَّمَ مَا طَلَعَ فَجْرًا، وَزَخَرَ بَحْرًا، وَدَارَ فَلَكُّ، وَسَبَّحَ مَلَكُّ، وَاتَّخَلَفَ الْجَدِيدَانَ، وَاعْتَقَبَ الْمَلَوَانَ، وَاللَّهُ وَلِيُّ الْإِحْسَانِ، وَالْمُتَفَضِّلُ بِالْإِمْتَانِ»<sup>(٢)</sup>.

وكتب

مشهور بن حسن آل سلمان

في يوم السبت السابع من رمضان سنة ١٤٠٦ هـ  
ثم نظرت فيه وزدت عليه في مجالس متفرقة في  
رمضان آخرها في الثاني عشر منه سنة ١٤١٢ هـ



(١) انظر في بدعة صلاة الظهر بعد صلاة الجمعة: «إصلاح المساجد» (ص ٤٩ - ٥٢)، و«فتاوي محمد رشيد رضا» (٩٤٢/٣، ١٥٥٠/٤، ١٥٥١ - ١٩٦٥/٥)، و«السنن والمبتدعات» (١٠ و ١٢٣)، و«الأجوبة النافعة» (ص ٧٤)، و«مجلة المتأخر» (٢٥٩/٢٣ و ٤٩٧، ١٢٠/٣٤)، و«الدين الخالص» (٤/١٧٥ - ١٨٢) و«الموعظة الحسنة» (ص ١٥ - ١٦)، وكتابنا «القول المبين في أخطاء المصليين» (ص ٣٩٨ وما بعد - ط الأولى) والرسالة الملحة مع كتابنا هذا.

(٢) اقتباس من آخر «الغياشي» (ص ٥٢٦ - ٥٢٧) للجويني بتصريف.



البرهان في حكمة الله تعالى بعد المحمد

للشيخ

مصطفى بن محمد رساليم الغلايبي

المتوفى سنة ١٣٦٤هـ - ١٩٤٥م

بعنوية

أبي عبيدة مشهور بن حسان بن سلaman

## مقدمة المعنوي بالرسالة

إِنَّ الْحَمْدَ لِلَّهِ، نَحْمَدُهُ وَنَسْتَعِينُهُ، وَنَسْتَغْفِرُهُ، وَنَعُوذُ بِاللَّهِ مِنْ شَرِّ رُوحٍ  
أَنفُسِنَا، وَمِنْ سَيِّئَاتِ أَعْمَالِنَا، مَنْ يَهْدِهِ اللَّهُ فَهُوَ الْمُهَتَّدِيُّ، وَمَنْ يَضْلِلُ  
فَلَا هَادِيٌ لَّهُ، وَأَشْهُدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، وَأَشْهُدُ أَنَّ  
مُحَمَّداً عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ، أَمَّا بَعْدُ:

فَهَذِهِ رِسَالَةٌ مَاتِعَةٌ فِي مَادِّهَا وَأَسْلُوبِهَا، تُحَارِبُ بَدْعَةً ظَهَرَتْ  
وَتَفَسَّرَتْ فِي بَعْضِ مَسَاجِدِ الْمُسْلِمِينَ، رَأَيْتُهَا فِي وَاحِدٍ مِنْهَا قَرِيبٌ مِنْ  
مَنْزِلِي مِنْذِ نَعْوَمَةَ أَظْفَارِي، وَكُنْتُ أَنْفَرُ مِنْهَا، وَأَسْأَلَ عَنْ سَبِّهَا، فَأَسْمَعَ  
قِيَالًا لَيْسَ عَلَيْهِ دَلِيلٌ، حَتَّى وَقَعَتْ<sup>(١)</sup> مَنَاقِشَةً فِيهَا بَيْنَ أَسْتَاذِنَا السَّلْفِيِّ فِي  
(الْمَرْحَلَةِ الْمُتَوَسِّطَةِ) مُحَمَّدِ شَلْبَيَا<sup>(٢)</sup> - رَحْمَهُ اللَّهُ تَعَالَى - وَإِمام<sup>(٣)</sup> كَانَ  
قَائِمًا عَلَى دَارِ الْفَقْهِ وَالْحَدِيثِ (فِي حَيِّ مِنْ أَحْيَاءِ عُمَانِ)، ثُمَّ تَحَوَّلَتْ  
الْمَنَاقِشَةُ إِلَى مَشَادَّةٍ ضَاعَ فِيهَا حُسْنُ الْبَيَانِ، وَذَكَرَ الْبَرَهَانُ، ثُمَّ أَتَيْتُ

(١) فِي نَحْوِ سَنَةِ (١٣٨٤هـ).

(٢) كَانَ مُدْرِسًا مَعَ وَكَالَةِ الْغَوْثِ لِمَادَةِ (الرِّيَاضِيَّاتِ) وَكَانَ مُتَفَانِيًّا فِي نَشَرِ الْعِقِيدَةِ  
وَالْمَنْهَجِ السَّلْفِيِّ، مَجْدًا فِي التَّحْصِيلِ وَالْتَّطْلِبِ، نَفْعُ اللَّهِ بِهِ كَثِيرًا مِنْ عَبَادِهِ، تَوَفَّى  
فِي حَادِثِ سَيِّرٍ وَهُوَ فِي طَرِيقِهِ لِأَدَاءِ صَلَاةِ الْعِيدِ، رَحْمَهُ اللَّهُ تَعَالَى.

(٣) هُوَ الشَّيْخُ مُحَمَّدُ عَادِلُ الشَّرِيفِ، صَاحِبُ «رِسَالَةٍ فِي بَيَانِ مَا جَاءَ مِنْ أَقْوَالِ الْأَئمَّةِ  
الْأَرْبَعَةِ وَالْفَقِيَّهَاتِ حَوْلَ صَلَاةِ الظَّهَرِ بَعْدَ صَلَاةِ الْجَمَعَةِ» (مُطَبَّوَّعَةٌ) اَنْظُرْ فِيهَا أَدَاءَ  
صَلَاةِ الظَّهَرِ بَعْدَ الْجَمَعَةِ مِنْ غَيْرِ دَلِيلٍ، اَنْظُرْ كِتَابِي «كِتَابُ حَذَرْ مِنْهَا الْعُلَمَاءُ»  
(٣٤٥ - ٣٤٦).

بجلسات وحلقات، تجلّت فيها - ولله الحمد - البَيِّنَاتُ، وقامت الحاجة على بدعيتها من نقول الأئمة الثقات، من مثل:

\* الشيخ العلامة محمد رشيد رضا - رحمه الله تعالى -

ذكر بدعيتها في «فتاويه» (٩٤٢/٣ و٩٤٣/٤ - ١٥٥١ و١٩٦٥/٥) - (١٩٦٦) ومجلة «المنار» (٢٥٩/٢٣، ٤٩٧ و٢٥٩/٣٤)، وله جهود مشكورة في محاربتها، ومن بين ذلك نشره هذه الرسالة كما سيأتي.

\* الشيخ العلامة جمال الدين القاسمي - رحمه الله تعالى -

ذكر بدعيتها في كتابه «إصلاح المساجد» (ص ٤٩ - ٥٢).

\* الشيخ العلامة الشقيري

ذكر بدعيتها في كتابه «السنن والمبتدعات» (ص ١٠، ١٢٣).

\* الشيخ العلامة محمود محمد خطاب السبكي

أطال في بدعيتها في كتابه «الدين الخالص» أو «إرشاد الخلق إلى دين الحق» (١٧٥/٤ - ١٧٨).

\* الشيخ حامد محسن الشافعي

أطال في بيان بدعيتها في مقالة له، نشرت في مجلة «نور الإسلام» الصادر في جمادى الثانية، سنة ١٣٥٦هـ، العدد السابع من السنة الثالثة.

\* الشيخ المحدث محمد ناصر الدين الألباني

ذكر بدعيتها في (بدع الجمعة) في آخر كتابه «الأجوبة النافعة» (ص ٧٤) وقال: (وللشيخ مصطفى الغلاييني رسالة نافعة في هذه المسألة، اسمها: «البدعة في صلاة الظهر بعد الجمعة» نشرت في مجلة «المنار» على دفعات، فانظر (٩٤١/٧ - ٩٤٨، ٢٤/٨ - ٢٩)، ولعلها أفردت في رسالة مستقلة).



نسجت هذه الرسالة بأسلوب بارع، وعبارات ناصعة، وفيها نقولات علمية مفيدة، ونَفَسٌ قويٌّ في الدفاع عن منهج الاستدلال على وفق المقرر عند السلف.

وأصلها - كما تقدم - مأخوذ من مجلة «المنار»، إذ نشرت تحت باب (الفقه في الدين) على دفتين:

الأولى: في المجلد السابع، الجزء الرابع والعشرون، في ١٦ ذي الحجة، سنة ١٣٢٢هـ، سنة ١٩٠٥م (ص ٩٤١ - ٩٤٨).

الثانية: في المجلد الثامن، الجزء الأول، في غرة المحرم/ سنة ١٣٢٣هـ، سنة ١٩٠٥م (ص ٢٤ - ٢٩).

وذكر المصنف في ديباجتها الداعي إلى تحريرها، فقال:

(والداعي لتحرير هذه الرسالة أن بعض خطباء المساجد في مدينتنا (بيروت)، منع من صلاة الظهر بعد الجمعة في مسجده، فاعتراض عليه بعض الفقهاء الشافعية، وحصل في المسألة أخذ ورد، وانقسم طلاب العلم على قسمين، فمنهم من يقول بمنعها، ومنهم من يقول بوجوبها أو سنتها، ومضى على ذلك أشهر، والمسألة في ميدان البحث والانتقاد، إلى أن ظهرت في هذه الأيام رسالة في الموضوع للشيخ علي نور الدين الشبراهمي الشافعى، حكى فيها أقوال الشافعية في المسألة، وحكم بأن صلاة الظهر بعد الجمعة مع التعدد، إما واجبة

مع التعدد لغير حاجة، وإنما سنة مع التعدد للحاجة، وقد سعى في هذه الرسالة بعض المنتسبين للعلم، وأغرى بعض المشرين بطبعها وتوزيعها على العوام مجاناً.

وقد جاء في مقدمة الساعي بطبعها من الانتقاد على الخطيب ما لا يحمد ذكره<sup>(١)</sup>، فقد وصفه بأنه فرق كلمة الخاصة، وشوش أذهان العامة، ثم أتبع ذلك بقوله: (ولا يخفى ما في ذلك من الضرر المبين حيث يؤدي إلى شق عصا المسلمين) إلى آخر ما قال. على حين أن العامة لم تشوش أفكارهم، ولم تفرق كلمتهم، وإنما تحرّب بعض الفقهاء من أمثاله هو الذي نبه أفكار الخاصة، وشّتت أذهان العامة، على أن هذه المسألة خاصة بالشافعية، ومن وافقهم، دون غيرهم من المسلمين، فكيف يقال: إنه شق بعمله هذا عصا المسلمين وفرق كلمتهم؟).

وقسم المؤلف رسالته هذه إلى ثلاثة أبحاث:

**البحث الأول:** في الكلام على تعدد الجمعة.

**الثاني:** في الكلام على الظهر بعد الجمعة.

**الثالث:** في عرض المسألة على الكتاب والسنة.

وأجاد وأفاد في جميع هذه المباحث، فشكر الله سعيه، وتقبل

منه.

---

(١) وكذا ما جاء في كلام محمد عادل الشريف في رسالته «في بيان ما جاء من أقوال الأئمة الأربعه والفقهاء حول صلاة الظهر بعد صلاة الجمعة» (ص ١٩) من الانتقاد على المؤلف بقوله: (... اعتماداً على زخارف بعض المتهورين من ضعاف الطلبة الذين أقاموا أنفسهم، بتسويل نفوسهم وتربيتهم شياطينهم، مقام المجتهدین، ولكن في هدم الدين، وهم بلا شك من المجتهدین، ولكن في هدم الدين، وتفریق کلمة المسلمين، باعترافهم على الأئمة الأربعه المجتهدین الذين خدموا هذا الدين بفهم واتباع وإخلاص ويقين، إن هؤلاء المتنطعين طعنوا فيمن كان على مذهب الأئمة الأربعه من الفقهاء والمحققين، وغيرهم من ساداتنا الصوفية...!! وانظر لها - لزاماً - كتابنا «كتب حذر منها العلماء» (٣٤٥/١ - ٣٤٦).

## ترجمة المصنف

هو الشيخ مصطفى بن محمد سليم الغلايني.

ولد سنة ١٣٠٣هـ - ١٨٨٦م<sup>(١)</sup>، في مدينة بيروت، ونشأ بها وتلقى علومه الابتدائية على محيي الدين الخطاط، وعبدالباسط الفاخوري وصالح الرافعي وغيرهم، شاعر، من الكتاب الخطباء، لغوي، سياسي، صحافي.

اشتغل بالتدريس في المكتب السلطاني والكلية الإسلامية بيروت، ثم اشتغل بالصحافة، من أعضاء المجمع العلمي العربي، تلمذ للشيخ محمد عبده، ولما كان الدستور العثماني أصدر مجلة «النبراس» سنتين بيروت، ووظف فيها أستاذًا للعربية في المدرسة السلطانية أربع سنوات، وعيّن خطيباً للجيش الرابع (العثماني) في الحرب العامة الأولى، فصحبه من دمشق مخترقاً الصحراء إلى ترعة السويس من جهة الإسماعيلية وحضر المعركة والهزيمة وعاد إلى بيروت مدرساً، وبعد الحرب أقام مدة في دمشق، وتطوع للعمل في جيشها العربي، وعاد إلى بيروت فاعتقل بتهمة الاشتراك في مقتل «أسعد بك» المعروف بمدير الداخلية سنة ١٩٢٢، وأفرج عنه فرحاً إلى شرقي الأردن فعهد إليه أميرها (الشريف عبدالله) بتعليم ابنيه فمكث

(١) في «معجم المؤلفين» (١٢/٢٧٧ - هامش): (وفي رواية: ولد حوالي ١٣٠٠هـ، وفي بعض المصادر: ١٨٨٥م)!.

مدة وانصرف إلى بيروت، فنصب رئيساً للمجلس الإسلامي فيها، وقضياً شرعاً إلى أن توفي.

كتب:

- ١ - نظرات في اللغة والأدب - مطبوع.
- ٢ - عطة الناشئين - مطبوع.
- ٣ - لباب الخيار في سيرة النبي المختار - مطبوع.
- ٤ - رسالة مختصرة في كتابه: «خيار المقول في سيرة الرسول» مخطوط.
- ٥ - الإسلام روح المدينة - مطبوع.
- ٦ - نظرات في كتاب السفور والحجاب المنسوب لنظيرة زين الدين - مطبوع.
- ٧ - الشريا المضيئة في الدروس العروضية - مطبوع.
- ٨ - أريح الزهر - مجموعة مقالات - مطبوع.
- ٩ - رجال المعلقات العشر - مطبوع.
- ١٠ - الدروس العربية - مطبوع.
- ١١ - ديوان الغلاياني - مطبوع.
- ١٢ - جامع الدروس العربية - مطبوع.

توفي في بيروت في ١٧ شباط سنة ١٩٤٥ م، ١٣٦٤ م.

## مصادر ترجمته

- ١ - الأعلام (٢٤٤ - ٢٤٥).  
٢ - الأعلام الشرقية (٥٣١/٢).  
٣ - معجم المطبوعات العربية والمغربية (١٤١٩/٢) لسركيس.  
٤ - أعلام الأدب والفن (٣٩٢ - ٣٩٤).  
٥ - فهرس دار الكتب المصرية (٢٣٠/٢) الملحق الثاني للجزء الثاني ،٩ ،١٧ ،٤٢/٣ ،١٥٧ ،٢٥١ ،١٩٥/٦ و ١٩٥/٧ و ٤١ و ٨٨/٧.  
٦ - خزانة الكتب العربية (٢٦١/١).  
٧ - معجم المؤلفين (٢٧٧/١٢ - ٢٧٨).



## بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

اللهم يا ملهم الصواب، ومانح السداد، ومنزل الكتاب، لهدى العباد، نسألك الإعانة والتيسير، والهداية والرشاد، إنك على كل شيء قادر، فاهدنا قويم النجاد.

أما بعد، فإني كاتب في هذه الأوراق البسيطة ما يتعلق بصلوة الظهر بعد الجمعة كتابة يرتفع بها ستار الأوهام، وتنقشع عن وجه الحقيقة سحب الظلام، مقيماً على ذلك البراهين القاطعة، والحجج الواضحة الساطعة، حتى ينجلب الصبح لذي عينين، ويزول الغطاء والريان، فتبعد الشمس من برجها مشرقة الوجه، زاهرة الطلعة، فلا يبقى حينئذ مقول لقائل، ولا مجال لمعترض، فالحق أحق أن يتبع، وما الحقيقة إلا بنت البحث، وما القصد من هذه السطور إلا إظهار الحق، وتبیان الصدق، ولا بد للحقيقة أن يعلو منارها؛ ويسرق سناوئها، فتغلب كتائب الباطل وتزهق؛ وتفشل أنصاره وتمحق؛ وقد قال بعض أئمتنا الأعلام: (إنما بقاء الباطل في غفلة الحق عنه) آخذأً هذا المعنى من قول الله سبحانه: ﴿بَلْ نَقْذِفُ بِالْمُؤْمِنِينَ عَلَى الْبَطِلِ فَيَدْمَغُهُ فَإِذَا هُوَ زَاهِقٌ﴾ [الأنبياء: ١٨] وقوله جل ثناؤه: ﴿إِنَّ الْبَطِلَ كَانَ زَاهِقًا﴾ [الإسراء: ٨١].

والداعي لتحرير هذه الرسالة أن بعض خطباء المساجد في مدینتنا بيروت منع من صلاة الظهر بعد الجمعة في مسجده فاعتراض عليه بعض الفقهاء الشافعية وحصل في المسألة أخذ ورد وانقسم طلاب

العلم على قسمين فممنهم من يقول بمنعها ومنهم من يقول بوجوبها أو سنتها ومضى على ذلك أشهر والمسألة في ميدان البحث والانتقاد إلى أن ظهرت في هذه الأيام رسالة في الموضوع للشيخ المرحوم<sup>(١)</sup> علي نور الدين الشبراملي<sup>(٢)</sup> الشافعي حكى فيها أقوال الشافعية في المسألة وحكم بأن صلاة الظهر بعد الجمعة مع التعدد إما واجبة مع التعدد لغير حاجة وإما سنة مع التعدد للحاجة، وقد سعى في هذه الرسالة بعض المنتسبين للعلم وأغرى بعض المثيرين بطبعها وتوزيعها على العوام مجاناً.

وقد جاء في مقدمة الساعي بطبعها من الانتقاد على الخطيب ما لا يحمد ذكره، فقد وصفه بأنه فرق كلمة الخاصة وشوش أذهان العامة ثم أتبع ذلك بقوله: (ولا يخفى ما في ذلك من الضرر المبين حيث يؤدي إلى شق عصا المسلمين) إلى آخر ما قال. على حين أن العامة لم تشوش أفكارهم، ولم تفرق كلمتهم، وإنما تحرّب بعض الفقهاء من أمثاله هو الذي نبه أفكار الخاصة، وشتت أذهان العامة، على أن هذه المسألة خاصة بالشافعية ومن واقفهم دون غيرهم من المسلمين، فكيف يقال أنه شق بعمله هذا عصا المسلمين وفرق كلمتهم. وإنني متكلم في هذه المسألة على ثلاثة أبحاث:

**البحث الأول:** في الكلام على تعدد الجمعة.

**الثاني:** في الكلام على الظهر بعد الجمعة.

**الثالث:** في عرض المسألة على الكتاب والسنة.

### **البحث الأول في الكلام على تعدد الجمعة**

اعلم أن الفقهاء اختلفوا في تعدد الجمعة على قسمين فممنهم من

(١) تجوز هذه الكلمة على سبيل الدعاء لا التقرير، أفاده شيخنا الألباني في بعض مجالسه.

(٢) انظر أيضاً: «حاشيته على نهاية المحتاج» (٣٠٢/٢ - ٣٠٣).

منع التعدد مطلقاً سواء كان لحاجة أم لا وهو غير معتمد في المذهب كما صرحوا به ومنهم من أجاز التعدد بشرط الحاجة وهو الصحيح من المذهب وعليه أكثر الفقهاء<sup>(١)</sup>. ثم اختلف أصحاب هذا القول في تفسير الحاجة على أقوال فمنهم من قال: الحاجة باعتبار من يصلحها بالفعل ومنهم من قال: الحاجة باعتبار من يغلب حضوره فعلى هذين القولين يكون التعدد في بيروت ونحوها زائداً عن الحاجة لأن الذين يحضرونها تكفيهم مساجد أقل من المعدة لها: ومنهم من قال: الحاجة باعتبار من تصح منه الجمعة ويدخل في ذلك النساء والصبيان، ومنهم من قال: إن الحاجة باعتبار من تلزم الجمعة وهو المعتمد عندهم. فعلى هذا القول المعتمد وما قبله يكون التعدد في بيروت ونحوها حتى مصر ودمشق لحاجة بل هو أقل من الحاجة.

«ولباب القول» أنه إن اعتبرتم أن الجمعة في بيروت ونحوها متعددة لغير حاجة فيجب الاقتصار على ما يكفي الناس لا أن نوجب عليهم صلاة الظهر بعدها لأنها عبادة لم يأمر الله ولا رسوله بها؛ وإن اعتبرتم أنها متعددة لحاجة بناء على القول المعتمد فلا لزوم لصلاة

(١) انظر تفصيل ذلك في: «الأم» (١٧١/١) و«المجموع» (٤/٤٩٦) و«حاشية البجيري على المنهج» (٤٢٣/١) و«نهاية المحتاج» (٣٠٠/٢) و«الاعتصام بالواحد الأحد من إقامة جمعتين في بلد» (١٩٠/١) - ضمن «فتاوی السبکی».

- وصنف غير واحد من المتأخرین رسائل خاصة في المسألة، من ذلك:
  - «الأقوال المجتمعة في منع تعدد الجمعة» منها نسخة خطية في جامعة أم القری (٤٠٧/٣) في (٥ ورقات) (٩٥ - ٩٠) فرغ الناسخ منها سنة ٩٧٥هـ، انظر: «فهرس مخطوطات جامعة أم القری» (١٢٥/١).
  - اللمعة المستفادة في إقامة الجمعة والإعادة، لمحمد بن خاتم المالکي الإحسائی، منها نسخة خطية في جامعة أم القری (٣٢٣) في (٧) ورقات، انظر: «فهرس مخطوطات جامعة أم القری» (١٥٦/١).
  - اللمعة في آخر ظهر الجمعة، لنوح بن مصطفی الرومی الحنفی، منها نسخة خطية في جامعة أم القری (١٤١٤) في (١٥ ورقة)، انظر: «فهرس مخطوطات جامعة أم القری» (١٣٨/٢).

الظهر بعدها لأن الإمام حينما دخل بغداد صلى فيها الجمعة مع تعددها ولم يصل بعدها الظهر.

واعلم أن منشأ هذه الأقوال ما تعارض من قول الإمام الشافعى وفعله ظاهر كلامه<sup>(١)</sup> أنه لا يجوز التعدد وأما دخوله إلى بغداد<sup>(٢)</sup> وجوده أهلها يصلونها بمحلين أو ثلاثة وعدم إنكاره عليهم وصلاته معهم ستين فهو دليل على إقراره التعدد إن كان لحاجة. وأما من قال أن سكوته من باب أن المجتهد لا يرد على مجتهد فممنقوض لأنه إن كان لا يجيز التعدد لحاجة بدليل بعد سكوته على ذلك من باب رؤية المنكر وعدم إزالته ونجل الإمام عن ذلك، وإن كان يجيز التعدد لحاجة فقد قضى الأمر؛ ومن قال: يحتمل أن الشافعى صلى الظهر لا الجمعة أو أنه كان يعيد الظهر بعد الجمعة نقول له: إن الدين لا يثبت بالاحتمال وإن المنقول خلاف ما تحتمل وغير ما تدعي، ولهذا أجاب عنه جمهور أصحابه بأن تعدد الجمعة في بغداد إذ ذاك لمشقة الاجتماع لكثرة أهلها وتبعهم الشیخان كالرویانی قال في «الحلیة»: (ولا نص فيه للشافعی ولا يحتمل مذهبه غيره) اهـ أي لم ينص الشافعی على مسألة التعدد في حالة الاضطرار ومذهبه يقتضي جوازه لأن المشقة تجلب التيسير، وأما قول المزني في المختصر: (ولا يجمع في مصر وإن عظم وكثرت مساجده إلا في مسجد واحد)<sup>(٣)</sup> فليس فيه ما يدل على

(١) وهو قوله في «الأم» (١٧١/١) تحت عنوان «الصلوة في مسجدين؛ فأكثرا»: (ولا يجمع في مصر، وإن عظم أهله، وكثير عامله، ومساجده إلا في موضع المسجد الأعظم، وإن كانت له مساجد عظام لم يجمع فيها إلا في واحد).

(٢) ذكر الخطيب في «تاریخ بغداد» أن أول جمعة أحدثت في الإسلام في بلد مع قيام الجمعة القديمة في أيام المعتضد في دار الخلافة من غير بناء مسجد لإقامة الجمعة، وسبب ذلك خشية الخلفاء على أنفسهم في المسجد العام، وذلك سنة (٤٢٨هـ) ثم بُني في أيام المكتفي مسجد، فجمعوا فيه. أفاده ابن حجر في «التلخيص الحبیر» (٤٩٨/٤ - هامش «المجموع»).

(٣) «الحاوی الكبير» (٦٣/٣) - شرح المختصر.

عدم جواز التعدد لحاجة فينبغي حمله على حالة السعة والاختيار؛ دون المشقة والاضطرار، وهي فيما إذا وجد مسجد يجمعهم جميعاً لأن مسألة الإمام في بغداد دليل على ذلك، وصريحة في جواز التعدد عند الافتقار، فسقط قول من قال: لا يجوز تعددها ولو في حالة الاضطرار.

وشبهة من قال بعدم جواز تعدد الجمعة هو أنها لم تفعل في زمانه بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ إلا كذلك أي في مكان واحد فلو جاز تعددها لحصل ذلك في زمانه عليه الصلاة والسلام ونقول في الجواب من وجوه:

**الأول:** إنه لم يكن من حاجة إلى التعدد لأن مسجد الرسول كان يكفيهم جميعاً فلا معنى حينئذ للكثرة لما هو معلوم من أن المسلمين لم يكونوا يبلغون من العدد ما بلغوه بعد زمان النبي والخلفاء الراشدين لكن لما اتسعت دائرة الإسلام وكثرت فتوحاته ودخل الناس فيه أفواجاً أفواجاً في مشارق الأرض ومغاربها تعسر عليهم الاجتماع لإقامة الجمعة في مسجد واحد فدعتهم الحاجة إلى تعددتها عملاً بقوله عليه الصلاة والسلام: «يسروا ولا تعسروا»<sup>(١)</sup> وقوله تعالى: «وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي الدِّينِ مِنْ حَرَجٍ» [الحج: ٧٨] ولأنه إن كان القصد من عدم التعدد شعار الجمعة فالشعار حاصل أيضاً مع التعدد لحاجة.

**الثاني:** الحرث على الصلاة مع النبي بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ وسماع خطبه ومواعظه وأوامره ونواهيه وأي مسلم يرغب عن الصلاة مع النبي إلى غيره.

**الثالث:** الحرث على اجتماع الكلمة وعدم التفرق بقدر الإمكان

---

(١) أخرجه البخاري في «صحيحه» (كتاب العلم، باب ما كان النبي بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ يتخولهم بالموعظة...)، رقم ٦٩، ومسلم في «صحيحه» (كتاب الجهاد، باب الأمر بالتيسيير وترك التنفير، رقم ١٧٣٤).

لأن هذا هو من حكم صلاة الجمعة لا يعدل عنه إلا لضرورة كضيق المصلى الواحد مثلاً<sup>(١)</sup>. وقد تفسر بعضهم فقال: يجب إقامة الجمعة في مصلى واحد ولو غير مسجد وإن حصل بذلك مشقة من حر أو برد أو مطر إلخ. وقد قاس تلك المشقة على مسألة الجهاد والحج وإن لم يكن بين المقياس والمقيس عليه جامع، قال بعض الفقهاء عندنا: وذلك كرمل بيروت ونحوه، بخ بخ.

والجواب عن ذلك أن هذا القول عار عن الدليل ومخالف لعمل الإمام الشافعى لأنه لم يأمر أهل بغداد بالاجتماع في غير المساجد بل أقرهم على التعدد للحاجة إليه.

إنني لأعجب من تجويزهم أو إيجابهم الاجتماع لل الجمعة في غير المسجد إن لم يمكن فيه لأنهم منعوا التعدد بحججة أنها لم تعدد في زمن الرسول ﷺ فكيف يقولون بصحتها في غير المسجد مع أنها لم تفعل في زمن الرسول إلا في المسجد<sup>(٢)</sup>.

---

(١) من اللطائف ذكر ما قاله الشيخ السعدي في «المختارات الجلية» (ص ٧١)، وهذا نص كلامه:

(وأما مسألة تعدد الجمعة في البلد لغير حاجة، فهذا أمر متعلق بولاة الأمر، فعلى ولاة الأمر أن يقتصرن على ما تحصل به الكفاية، وإن أخلوا بهذا، فالتبعة عليهم، وأما المصليون، فإن صلاتهم صحيحة في أي جمعة كانت، سواء كان التعدد لعذر أو لغير عذر، سواء وقعتا معاً أو جهل ذلك، أو صلى مع الجمعة المتأخرة فلا إثم عليه ولا حرج ولا إعادة، ومن قال: إنه يعيد في مثل ذلك، فقد قال قوله لا دليل عليه، وأوجب ما لم يوجبه الله ولا رسوله، وأي ذنب للمصلي، وقد فعل ما يلزمه ويقدر عليه؟ وهذا القول الذي يؤمن فيه بالإعادة قول مخالف للأصول الشرعية من كل وجه، وذلك بين، والله الحمد).

وانظر - لزاماً - «إصلاح المساجد» (ص ٤٩ - ٥٢) وكتابنا «القول المبين في أخطاء المصليين» (ص ٤٠).

(٢) اللهم إلا ما ورد من إقامتها في غيره إذ كان النبي مسافراً مع الصحابة في بعض الأسفار ولا حجة لهم به لأن ذلك كان في السفر لا الحضر فإن قالوا: نحن نخرج لضرورة الضيق فنقول لهم: نحن نعدد للضرورة نفسها والمسئلان =

فلم يعمري أن هذا ترجيح بلا مرجح فتجويزكم للمسألة الأولى يقتضي تجويز الثانية وهو التعدد للضرورة وهو ما أقر عليه الإمام الشافعي ولم ينكره، فعدولكم بلا دليل عن عمل الإمام؛ ضرب من التعنت والأوهام.

على أنه لم ينقل عن المقصود ولا عن الصحابة ما يدل على عدم جواز التعدد وأما من قال: إن عدم التعدد في زمنهم دليل على عدم جوازه فنقول له: قد أخطأ المرء فإن كثيراً من الأمور لم تكن في عهد الرسول ثم دعت الحاجة والوقت إلى إيجادها منها أن القرآن لم يكن مجموعاً في عهده عليه السلام ثم رأت الصحابة رضوان الله عليهم أن من اللازم جمعه خشية ضياعه، وهكذا الأحاديث الشريفة كانت العلماء تتناقلها في الصدور ثم رأوا من المصلحة كتبها في الدفاتر وهكذا أكثر العلوم الدينية والערבية إلخ فهل يقال: لا يجوز فعل ما تقدم؟ نعم لا يجوز أن تخترع أمراً دينياً لم يكن على عهد النبي إذا لم تخرج الضرورة إلى فعله كصلاة الظهر بعد الجمعة مثلاً.

ثم إن عدم التعدد في زمانه عليه الصلاة والسلام ليس دليلاً على عدم جواز التعدد لأنه لم يرد قول يمْنَعه، ومن المعلوم المسلم المقرر أن الأصل في الشيء أن يكون مباحاً إلا إذا ورد دليل على تحريمه أو كراحته وأي دليل ورد في ذلك.

فالحق الحق عباد الله فالحق أحق أن يتبع إن شريعتكم سهلة سمحه لا تكلف فيها فلا تضيقوا على أنفسكم فنبيكم يقول: «الذين يسر ولن يشاد الدين أحد إلا غلبه»<sup>(١)</sup> وقال أيضاً في حديث آخر:

سواء، على أنهم لا يعملون بهذا الحديث لأنهم يوجبون لصحة الجمعة أربعين  
مقيمين والصحابة إذ ذاك مسافرون فاحتاجوا لهم بشيء منه وطرح الآخر ضرب من  
البعد عن الحق وسيأتي معنا توضيح المقام في البحث الثالث إن شاء الله أهله.

(١) أخرجه البخاري في «صحيحة» (كتاب الإيمان، باب الدين يسر)، رقم ٣٩.

«إِنَّ اللَّهَ فَرَضَ فِرَاضَنَ فَلَا تُضِيِّعُوهَا وَحْدَ حَدُودًا فَلَا تَنْتَهِكُوهَا وَسَكَتَ عَنْ أَشْيَاءِ رَحْمَةٍ بِكُمْ غَيْرَ نَسْيَانٍ فَلَا تَبْحَثُوا عَنْهَا»<sup>(١)</sup>.

فعلمت مما تقدم أن الحق من مذهب الشافعى رحمة الله تعالى هو جواز تعدد الجمعة متى دعت الحاجة إلى ذلك وهو ما تقتضيه قواعد الشريعة المطهرة<sup>(٢)</sup> وأن المعتمد في تفسير الحاجة أن العبرة بمن تجب عليهم الجمعة صلوا أم لا فإن كانوا لا يكفيهم مصلى واحد صلوا في عدد يكفيهم من المساجد، وعليه فالمسجد التي تقام فيها الجمعة في بيروت ومصر وما ضارعهما من المدن متعددة للحاجة بل هي أقل من الحاجة إذ لو صلى كل من تلزمهم الجمعة لضاقت عليهم المساجد وبقي منهم جمّ بلا صلاة كما هو المشاهد في رمضان والأعياد.

## البحث الثاني في الكلام على الظاهر بعد الجمعة

علمت في البحث السابق الكلام على التعدد وأن الحق جوازه.

---

(١) أخرجه الدارقطني في «السنن» (٤/١٨٣ - ١٨٤)، والطبراني في «الكبير» (٢٢١/٢٢ - ٢٢٢ / رقم ٥٨٩)، والخطيب في «الفقيه والمتفقه» (٩/٢)، والبيهقي في «الكبير» (١٠/١٢ - ١٣)، وأبو نعيم في «الحلية» (١٧/٩)، وابن بطة في «الإبانة» (رقم ٣١٤)، وابن عبدالبر في «جامع بيان العلم» (٤٥/٢ / رقم ٢٠١٢) من طريق مكحول عن أبي ثعلبة الخشني مرفوعاً.

قال ابن رجب في «جامع العلوم والحكم» (٢/١٥٠): (له علتان: إحداهما: أن مكحولاً لم يصح له السماع من أبي ثعلبة، كذلك قال أبو مسهر الدمشقي وأبو نعيم الحافظ وغيرهما.

والثانية: أنه اختلف في رفعه ووقفه على أبي ثعلبة ورواه بعضهم عن مكحول من قوله، لكن قال الدارقطني [في «العلل» (رقم ١١٧)]: «الأشبه بالصواب المرفوع». قال: (وهو الأشهر) وقد حسن الشيخ رحمة الله [أي: النووي في «أربعيته» (رقم ٣٠)] هذا الحديث، وكذلك حسن قبله الحافظ أبو بكر بن السمعاني في «أمالية» انتهى.

قلت: والحديث حسن بشواهده. وانظر - لزاماً - «الأجوبة النافعة» (ص ٤٧).  
(٢) استدل بعضهم بحديث لا أصل له على منع التعدد مطلقاً، وهو «الجمعة لمن سبق»! فكن على حذر منه.

وإنا ذاكرون لك في هذا الفصل الكلام على صلاة الظهر بعد الجمعة إذا تعددت فنقول: إن ذلك واقع فيما إذا كان تعددها لغير حاجة فإن الظهر تلزم بعدها في صور نذكرها لك قريباً، وأما إذا تعددت لحاجة فلا ظهر بعدها مطلقاً بل هي باطلة قطعاً إن صلิต، ولا يقال: تسن الظهر إذا تعددت لحاجة خروجاً من خلاف من أوجبها، لأننا نقول: بل السنة بل الواجب تركها مراعاة لمن لم يقل بها لأنها لم يدل عليها دليل بل هي مخالفة لعمل الإمام الشافعي رضي الله عنه لأنه لم يصلها في بغداد ولم يؤثر عنه قول في سنته مع التعدد لحاجة فكيف نترك الإمام ونعمل بغير قوله إن هذا لمن العجب، على أن التقليد للشافعي لا لهم حتى يخترعوا أقوالاً لم يقلها أو يخالفوه أو يقولوا بغير قوله ومع ذلك يقولون: هذا مذهب الشافعي وما هو بمذهبه وقد ذكرت لبعضهم أن كتاب «الأم» للإمام الشافعي يطبع في هذه الأيام<sup>(١)</sup> فقال: لا حاجة لنا به لأنه لا يجوز أن نعمل إلا بكلام المتأخرین، يعني لا يجوز له تقليد الشافعي فاسمع هذا واعجب...، نعم لو ظهر أن كلام الإمام مخالف للدليل وكلام أتباعه موافق له يجب أن نترك قول الشافعي ونتبع أتباعه لأن الشافعي أمر باتباع الدليل حيثما كان وقد صح عنه أنه قال: «إذا صح الحديث فهو مذهبي»<sup>(٢)</sup> ونكون في هذه

(١) طبع الكتاب، وفيه خلط روایة الحصائری مع «ترتيب الأم» للسراج البُلقيني (ت ٥٨٠هـ) خلطاً فظیعاً، بیازلة الحواجز، وتكریر البحوث، حتى تجد في صلب الكتاب ذکر أقوال المزنی والبیطي وأبی حامد الإسفراینی وأبی الطیب الطبری وأبی الحسن الماوردی وابن الصباغ ومن بعدهم، كما في (١١٤/١، ١٨٥) وغيرهما. فأزال الطابع الانتفاع بالكتاب بما فعل، فالواجب إعادة طبعه من أصل وثيق. انظر تعليقی على «معجم المصنفات الواردة في فتح الباری» (ص ٧٦).

(٢) بنحوه في «آداب الشافعی ومناقبہ» (٩٣) لابن أبی حاتم و«مناقب الشافعی» (٤٧٢/١) للبیهقی و«الحلیة» (١٠٦/٩) لأبی نعیم. وذکرها أبو شامة في «مختصر المؤمل» (ص ٣١) وابن القيم في «اعلام الموقعين» (٤/٢٣٣) والنووی في «المجموع» (١/٦٣) والفلانی في «إيقاظ هم ذوي الأبصار» (ص ١٠٣، ١٠٠) وللتقطی الدین السبکی: «معنى قول الإمام المطلبي إذا صح الحديث فهو مذهبی» وهو مطبوع.

الحالة أيضاً متابعين للشافعي لا مناقضين له ويفهمون هذا السر من يفهمه ويجهله من يجهله، ولكنهم يخالفونه فيما لا دليل لهم عليه وذلك من عدم الاطلاع على كلامه وإهمال كتب المتقدمين التي فيها الخير كله.

وقد قال بعض الفقهاء عندنا معرضاً بالمانع من صلاة الظهر بعد الجمعة: **﴿أَرَيْتَ الَّذِي يَنْهَىٰ عَنِ الْمَسَاجِدِ إِذَا صَلَّى﴾** [العلق: ٩ - ١٠] على أني أفسح صدري وأفتح أذني لسماع اعترافه وأجيده عليه وإن كان كلامه مما لا ينبغي أن يرد عليه فأقول: أرأيت أيها الفقيه لو أن إنساناً صلى الظهر ست ركعات مثلاً أتدعه يصلى أم تمنعه؟ أرأيت لو أن جاهلاً صلى نفلاً ليس له سبب متقدم أو مقارن في وقت من الأوقات المحظور فيها ذلك أتبين له الصلاة أم تحظرها؟ أرأيت أرأيت إلخ...

ولنرجع إلى بحثنا فنقول: إن مذهب الشافعي عليه الرحمة في هذه المسألة أن الجمعة إن تعددت لغير حاجة في البلد الواحد في مواضع فالجمعة للسابق ويصلب الباقيون الظهر لفساد جمعتهم، وإن أشكل السابق أعادوا كلهم ظهراً ولو أعادت طائفة منهم الجمعة أجزاهم ذلك، ومسألة الإشكال لا تتأتى إلا إذا اجتمعوا وتذاكروا فظهر لكل فريق منهم ما أوقع في نفسه الريب والشك في سبقه بالجمعة، وأما قبل الاجتماع بالفريق الآخر الذي أقام الجمعة ثانية وثالثة والتحدث معهم فلا يحصل الشك، يدل على ذلك ما قاله الشافعي وهو قوله: (ولو أشكل ذلك عليهم فعادوا فجمعت منهم طائفة ثانية في وقت الجمعة أجزاهم ذلك)<sup>(١)</sup> اهـ فهل يستقيم ذلك إلا بعد الاجتماع والتحدث؟ وإلا فكيف يحكمون بفساد جمعتهم كلهم بدون ثبت؟ وأما إذا لم يعلم السابق ولم يحصل إشكال بل صلى كل فريق ظاناً أنه السابق ولم يطرأ عليه ما شكه بسبقه فلا ظهر عليه وجمعته صحيحة وهذه الصورة لم ينص عليها الشافعي فينبغي حملها على ما قلناه لأن الأصل عدم سبق غيره له ولم يكن هناك ما يعارضه فيبقى ما كان على ما كان.

(١) الأم (١٧١/١) وانظر «الحاوي الكبير» (٦٦/٣) للماوردي.

على أنه لو فرضنا أن الجمعة في بيروت ونحوها متعددة لغير حاجة، وإن كان الواقع خلافه بناء على القول المعتمد، فلا تلزم بعدها الظاهر أيضاً والسبب في ذلك عدم معرفة السابق بالجمعة وعدم الشك بالسابق لأن كل إنسان يصلني ظاناً أنه السابق ويذهب لأشغاله ولم يكن هناك اجتماع ولا تحدث في السابق حتى يعلموا فساد جمعتهم أو الشك في صحتها بل من الغريب أن الداخل إلى المسجد من الطلبة أو العامة موطن نفسه على صلاة الظهر بعد انتضائه صلاة الجمعة بدون ثبت ولا تتحقق معتقدين أن الجمعة لا تجزئهم لأنها صارت عادة لهم قضى بها التقليد الأعمى الصرف. وكيف يجوز أن يصلني المرء صلاة معتقداً أنها لا تجزئه؟ لعمري لم ينقل عن الشافعي ولا أصحابه ما يجيز ذلك بل ولا عن أحد من الأئمة اللهم إلا بعض الفقهاء المتأخرين، الذين لا يجوز تقليدهم لأحد من المسلمين.

هذا وممن يقول بعدم لزوم الظهر بعدها من علماء الشافعية الأحياء علمان من أعلامهم وبحران من بحورهم لا يمكن أن ينكر فضلهما أو يجحد علمهما وهما الأستاذ العلامة الفقيه المحدث الشيخ عبدالباسط الفاخوري<sup>(١)</sup> مفتى مدينتنا بيروت والشيخ الفقيه الزاهد المفضل خاتمة المحققين في المذهب الذي أطلق عليه لقب الشافعي الصغير الشيخ عيسى الكردي<sup>(٢)</sup> المتوفى في دمشق الشام. وقد نقل

(١) هو عبدالباسط بن علي الفاخوري: مفتى بيروت، كان متقدساً زاهداً، ولد ونشأ وتعلم في بيروت، واشتغل بالعلم والتأليف، له كتب منها: «ذخيرة الليب» في السيرة النبوية، و«تحفة الأنام»، مختصر تاريخ الإسلام»، «نبذة يسيرة من أقواله»، «الأربعينات»، في الحديث غير تام، «الفتاوى» أشارت إليه أسماء عانوت في (جريدة الحياة، ١٨ شباط ١٩٧٢)، مصادر ترجمته: «إيضاح المكnoon» (٥٤١/١)، «المكتبة الأزهرية» (٥٨٨/١)، «معجم المطبوعات» (١٤٢٣)، «الأعلام» (٢٧١/٣)، «الأعلام الشرقية» (٩٠١/٢)، توفي سنة ١٣٢٤هـ - ١٩٠٦م.

(٢) هو الشيخ عيسى بن طلحة بن عمر بن عاشور الكردي، ولد سنة ١٢٧٢هـ - ١٨٣١، في ترجم من توابع سعد في ديار بكر، وهو من عشيرة بوطان الكردية. رحل في نحو العاشرة من عمره لطلب العلم في ديار بكر، ثم حج، =

الموجبون لصلاتها عن كتاب «الكتفافية» للأستاذ مفتى بيروت المتقدم ما يدل على وجوبها أو سنتها وألحقوه برسالة الشبراهمي بعد طبعها وتوزيعها فإن كانوا يعتبرون أن كلامه ليس حجة فلا قيمة إذن لهذا النقل ولا حجة لهم به وإن كانوا يعتبرون أنه حجة فنقول لهم: إنه كتب ذلك مسايرة للفقهاء المتأخرین وقد رجع عن هذا القول كما صرخ بذلك لمن استفته بهذا الخصوص، قوله في المسألة هو ما فصلناه سابقاً وقد ألف بهذا الخصوص رسالة مطولة جواباً لسائل سأله أسمعني إياها.

وقد نقل عدد من أهالي بيروت أن الفهامة المحدث الفقيه علامة وقته المرحوم الشيخ محمد الحوت الكبير البيروتى<sup>(١)</sup> صاحب التأليف النافعة لم يكن يصلى الظهر بعد الجمعة أبداً، وكذا ولده العالم الزاهد الشيخ عبدالرحمن<sup>(٢)</sup> أحد القائلين بوجوبها قد ثبت بإقراره أنه لا يصليها في مناظرة جرت بينه وبين بعض القائلين بعدم مشروعيتها، وقد رأقتها مرات فلم أره يصلها.

وقد رأيت في كتاب «الأجوبة العراقية» للشيخ الألوسي العلامة الشهير صاحب «التفسير» كلاماً في الموضوع قال بعد أن أورد كلام متأخرى

---

= ومر بمصر فلقي الشيخ الباجوري شيخ الجامع الأزهر وطبقته، ومن مشايخه الشيخ قاسم الهايدي، توفي بدمشق سنة ١٣٣١هـ - ١٩١٢م عن (٨٤) سنة. انظر «الأعلام الشرقية» (١) ٣٥٢ - ٣٥٣.

(١) هو أبو عبدالله محمد بن السيد درويش بن السيد محمد الحوت البيروتى مولداً وموطناً، الشافعى مذهباً من عائلة تقى وصلاح، ورهط وفضل وفلاح، نبغ صغيراً وحفظ القرآن، ومن مؤلفاته: «أسماء رجال الإمام البخارى مرتب على حروف الهجاء»، و«حسن الأثر فيما فيه ضعف واختلاف من حديث وخبر وأثر»، وقد ترجم له الشيخ عبدالباسط الفاخورى مفتى ولاية بيروت، انظر ترجمته بخطه في مقدمة كتاب «أسنى المطالب».

(٢) هو الشيخ عبدالرحمن أفندي، المشهور بنقيب السادة الأشراف في بيروت، وقد ذكره الشيخ عبدالباسط في ترجمة والده الموضوعة في مقدمة كتاب «أسنى المطالب»، وذكر أن له أخاً وهو العالم الفاضل الشيخ محمد أفندي أيضاً.

الشافعية ما نصه: و كنت إذ أنا شافعي مقلداً هذا القول «و هو جواز تعددها في البلد الواحد» فلم أكن أصلي الظهر بعد الجمعة. نعم كنت أحياناً أصليها في بيتي وأنكر في قلبي على من يصليها في الجامع بجماعة لما كنت أسمع من كثير من العوام ما يدل على اعتقادهم أن الله تعالى فرض على العباد يوم الجمعة وليلتها ست صلوات<sup>(١)</sup>. وما كنت أرى منشأ لذلك أظهر من إلزام كثير من الشافعية لإقامة الظهر في المسجد الجامع بجماعة وأنا اليوم أرى صلاة الظهر بعدها في البيت للاشتباه في تتحقق بعض شروط الصحة وإنني ليضيق صدري ولا ينطلق لساني أهـ.

### البحث الثالث في عرض المسئلة على كتاب الله وسنة رسوله

اعلم أن الله عز وجل قد أمر بفهم كتابه الكريم والعمل بسنة رسوله الرؤوف الرحيم، قال تعالى: ﴿أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْءَانَ أَمْ عَلَىٰ قُلُوبٍ أَفْفَالُهَا﴾ [محمد: ٢٤] وقال تعالى: ﴿وَمَا أَنَّكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا تَهْنَكُمْ عَنْهُ فَأَنْهَوْهُ﴾ [الحشر: ٧] وأخبرنا عليه الصلاة والسلام أنه ترك لنا شيئاً لا نضل إذا تمسكنا بهما أبداً وهما كتاب الله وسنة رسوله<sup>(٢)</sup>. وقد أمرنا الله بأن نعرض ما تنازع فيه الناس واختلفوا على الله ورسوله فقال: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولَئِكُمْ أَمْرَىٰ مِنْكُمْ فَإِنْ تَنْزَعُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ إِنْ كُنْتُمْ تُؤْمِنُنَّ بِاللَّهِ وَالرَّسُولِ الْآخِرِ ذَلِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلًا﴾ [النساء: ٥٩] وقال أيضاً: ﴿إِنَّمَا كَانَ قَوْلُ الْمُؤْمِنِينَ إِذَا دُعُوا إِلَى اللَّهِ وَرَسُولِهِ لِيَحُكُّ بَيْنَهُمْ أَنْ يَقُولُوا سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا﴾ [النور: ٥١] وقال: ﴿فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِدُوا فِي أَنفُسِهِمْ حَرَجًا إِمَّا قَضَيْتَ وَإِسْلَمُوا تَسْلِيمًا﴾ [النساء: ٦٥] فهذه الآيات

(١) انظر في تقرير هذا: «حاشية ابن عابدين» (٥٨٩/١) و«البحر الرائق» (١٤٣/٢) و«الدين الخالص» (١٧٥/٤).

(٢) ورد في طرق يشد بعضها بعضاً، وانظر تفصيل ذلك في «السلسلة الصحيحة» (رقم ١٧٦١).

ونحوها تدل أبلغ دلالة على أن المرجع مع الاختلاف إنما هو إلى حكم الله ورسوله. وحكم الله كتابه وحكم رسوله بعد أن قبضه الله هو ما صح عنه من الأحاديث ولا يقال أن ما استشهدت به وارد في أمر مخصوص فلا يصلح دليلاً لأننا نقول: إن العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب وهو مطلق حكم في مطلق اختلاف ومشاجرة، ولا ريب أن الأمر هنا للوجوب إذ إن الله قد تعبدنا بكلامه وكلام رسوله دون سواهما من الخلق لأنهما هما عليهما المعمول وكلام غيرهما قد يخطئ وقد يصيغ فلذا قال إمام أهل المدينة مالك ابن أنس رضي الله عنه: (ما من إلا من رد ورد عليه إلا صاحب هذا القبر)<sup>(١)</sup> وأشار إلى قبر الرسول الأعظم، ﷺ، وقد نقل عن الأئمة الأربعه وغيرهم رضوان الله عليهم جمل كثيرة كلها دالة على أن الإنسان لا بد أن يعرض الأحكام كلها على الكتاب والسنّة فما وافقهما عمل به وما خالفهما نبذه وراء ظهره<sup>(٢)</sup>.

(١) ذكره ابن عبدالهادي في «إرشاد السالك» (ق ٤/٢٢٧) عن مالك وصححه، وأسنده ابن عبدالبر في «الجامع» (٢/٩٢٥ رقم ٩٢٥) وأبن حزم في «الإحکام» (٦/٨٨٣) بسند صحيح إلى الحكم بن عتيبة قوله.

وأسنده أبو نعيم في «الحلية» (٣٠٠/٣) والخطيب في «الفقیه والمتفقه» (١/١٧٦) وأبن حزم في «الإحکام» (٩/٨٥٧) وأبن عبدالبر في «الجامع» (٢/٩٢٥، ٩٢٥/٢) رقم ٩٢٦، ١٧٦٢، ١٧٦٣، ١٧٦٤، ١٧٦٥) عن مجاهد بإسناد صحيح.

وذكره الشاطبي في «الموافقات» (٥/١٣٤ - بتحقيقی) عن هؤلاء الثلاثة. وذكر الغزالی في «الإحياء» (١/٧٨) أنه من قول ابن عباس عند الطبراني، وكذا السبکی في «الفتاوی» (١/١٤٨)، وقال: (وأخذ هذه الكلمة من ابن عباس مجاهد، وأخذ منها مالك رضي الله عنه واشتهرت عنه).

قلت: وأخذها أيضاً الشعبي، كما في «مختصر المؤمل» (رقم ١٨٥) و«معنى قول الإمام المطابي» (ص ١٢٧ - ط البشائر) وذكرها أحمد في «مسائل أبي داود» (ص ٢٧٦).

وانظر: «إيقاظ همم أولي الأ بصار» (ص ٧٢) و«صفة صلاة النبي ﷺ» (ص ٤٩ - ط المعارف وص ٢٤ - ٢٥ - ط الرابعة عشر، المكتب الإسلامي).

(٢) انظرها في «مقدمة صلاة النبي ﷺ» (ص ٤٩ وما بعد - ط المعارف).

ولما كانت مسئلتنا هذه مما اختلفت المذاهب فيها ليس بين الشافعية وغيرهم فقط بل بين الشافعية أنفسهم وأحيائهم ووجب علينا أن نعرضها على كتاب الله وسنة رسوله وقد بينا مسئلة التعدد بياناً شافياً وعرفنا أنه لم يرد نص يمنعه من القرآن ولا الأحاديث وأن مذهب الشافعي يقتضي التعدد عند الحاجة إليه وقد بقي علينا عرض مسئلة صلاة الظهر بعد الجمعة مع تعددها فنقول: قال تعالى: ﴿يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا ثُوِيَتِ الصَّلَاةُ مِنْ يَوْمِ الْجُمُعَةِ فَاسْعُوا إِلَى ذِكْرِ اللَّهِ وَذَرُوا الْبَرَاءَةَ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ﴾ [الجمعة: ١٠] ثم قال: ﴿فَإِذَا قُضِيَتِ الصَّلَاةُ فَانْتَشِرُوا فِي الْأَرْضِ وَابْتَغُوا مِنْ فَضْلِ اللَّهِ وَإِذْكُرُوا اللَّهَ كَثِيرًا لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ﴾ [الجمعة: ١١] فأنتم ترى أنه قد أمرنا بأن ننتشر في الأرض بعد انتهاء الصلاة ونطلب من فضل الله ولم يأمرنا أن نصلي الظهر بعد الجمعة ولم يقل: إن تعدد فصلوها، فمن أين استنبطنا هذه الصلاة ومن أين أتينا بها حتى أنه قد ورد أن النبي ما كان يصلی سنة الجمعة البعدية في المسجد بل كان يذهب ويصلیها في البيت عملاً بهذه الآية لأنه تعالى أمر بالانتشار بعد صلاة الجمعة يدل على ذلك ما روي عن ابن عمر رضي الله عنهما أن النبي ﷺ كان يصلی بعد الجمعة ركعتين في بيته. رواه الجماعة<sup>(١)</sup>، وعنه: (أنه إذا كان بمكة فصلی الجمعة تقدم فصلی ركعتين ثم تقدم فصلی أربعاً وإذا كان بالمدينة صلی الجمعة ثم رجع إلى بيته فصلی ركعتين ولم يصل في المسجد) رواه أبو داود<sup>(٢)</sup>. قال الألوسي<sup>(٣)</sup> عند تفسير هذه الآية: وأخرج أبو عبيد وابن المنذر والطبراني وابن مردويه عن عبدالله بن بسر

(١) أخرجه البخاري في «صحيحه» (كتاب الجمعة، باب الصلاة بعد الجمعة وقبلها، رقم ٩٣٧) ومسلم في «صحيحه» (كتاب الجمعة، باب الصلاة بعد الجمعة، رقم ٧١) والترمذى في «جامعه» (رقم ٥٢٢) وأبو داود في «سته» (رقم ١١٣٠) وابن ماجه في «سته» (رقم ١١٣٠) والنسائي في «الكبرى» (٤١٦).

(٢) أخرجه أبو داود في «سته» (رقم ١١٣٠) وهو صحيح.

(٣) في «تفسيره» (١٠٤/١٠).

الْحُبْرَانِيَّ قال: رأيت عبد الله بن بسر المازني صاحب النبي ﷺ إذا صلى الجمعة خرج فدار في السوق ساعة ثم رجع إلى المسجد فصلى ما شاء الله تعالى أن يصلى فقيل له: لأي شيء تصنع هذا؟ قال: إني رأيت سيد المرسلين ﷺ هكذا صنع وتلا هذه الآية: ﴿فَإِذَا قُضِيَتِ الصَّلَاةُ﴾ إلخ<sup>(١)</sup>.

فعلم من هذا أن الكتاب لا ينطوي بلزوم الظهر بعد الجمعة مع التعدد بل يفهم منه خلاف ذلك لأن الأمر بالانتشار مطلق غير مقيد.

وأما السنة السنوية، والأحاديث النبوية، فهي طافحة بما يدل على خلاف ذلك ويناقضه كل التناقض. إذ معلوم من الدين بالضرورة أنه لم يثبت عن النبي ﷺ القول بصلاتها مع تعدد الجمعة وأنت تعلم أن الدين قد كمل في عهده ﷺ بحكم قوله تعالى: ﴿الْيَوْمَ أَكْلَمْ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتَمَّتْ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيَتْ لَكُمُ الْإِسْلَامَ دِينًا﴾ [المائدة: ٣] فلا حاجة لنا إذن بعبادة لم نؤمر بها.

هذا ولو أردنا أن نبحث لوجدنا التعدد لحاجة الغير حاجة ليس شرطاً في صحة الجمعة تفسد بفقده لما علمت في البحث الأول من أنه لم يرد نص عن المعصوم ولا عن الصحابة ناطق أو مقتضى لعدم جواز التعدد ولو لغير ضرورة. وأما كونها لم تفعل إلا في مصلى واحد فليس بدليل لما أوضحتناه لك سابقاً إياها شافياً ولما هو مقرر

(١) عزاه الهيثمي في «المجمع» (١٩٤/٢) للطبراني في «الكبير» - وهو في القسم المفقود منه -، وقال: (وعبد الله الحُبْرَانِي - بالياء المودحة، ووقع في مطبوع «المجمع» بالياء آخر الحروف، وهو خطأ، والتتصويب من «توضيح المشتبه» ٥٢٣/١) ووقع في الأصل: الحراني - ضعفه يحيى القطان وجماعة، ووثقه ابن حبان).

قلت: وضعفه أبو حاتم في «الجرح والتعديل» (٥ / رقم ٢٥٧) وقال النسائي في «ضعفائه» (رقم ٣٤٥): (ليس بثقة) وقال الترمذى في «جامعه» (رقم ١٧٨٢): (ضعف، ضعفه يحيى بن سعيد وغيره) وانظر: «تهذيب الكمال» (٣٣٥/١٤) و«الكامل في الضعفاء» (١٤٩٠/٤).

من أنه لا ينسب لساكت قول على أن إيجابكم عدم التعدد لأنها لم تعدد في زمن الرسول يلزمكم أن توجبوا الخروج لصلاة العيد خارج البلد لأن النبي ﷺ كان يخرج لصلاتها مع الصحابة إلى الصحراء ولا قائل منكم بذلك والمسئستان سواء<sup>(١)</sup>.

فالحق الذي لا محيى عنه أن المصلي الواحد ليس شرطاً في صحة الجمعة وإنما هو حكمة من حكمها، ولو تعددت الجمعة فهي صحيحة ولا ظهر بعدها سواء أكان تعددها لضرورة أم لا لأنه لم يرد ما يحظر ذلك بل الوارد خلافه فقد روي عن ابن عباس أنه يجيز للرجل أن يصلى الجمعة منفرداً في بيته قال ذلك الشعراوي في «كشف الغمة»<sup>(٢)</sup>.

واني ذاكر لك الأحاديث الدالة على عدم مشروعية الظهر بعد الجمعة بحال من الأحوال حتى لو لم تصل الجمعة<sup>(٣)</sup>.

عن جابر رضي الله عنه أن النبي ﷺ كان يخطب قائماً يوم الجمعة فجاءت عير من الشام فانقتل الناس إليها حتى لم يبق إلا اثنا عشر رجلاً فنزلت هذه الآية التي في الجمعة: «وَإِذَا رَأَوْا نَجْرَةً أَوْ هُوَ أَنْقَضُوا إِلَيْهَا وَتَرْكُوكَ قَلِيلًا» الآية [ال الجمعة: ١١] رواه أحمد ومسلم والترمذى<sup>(٤)</sup> وفي رواية: أقبلت عير ونحن نصلى مع النبي ﷺ فانقض

(١) اللهم إلا ما ورد من صلاته إليها في المسجد لمطر وقع كما في حديث أبي هريرة عند أبي داود وابن ماجه والحاكم وذلك لعذر كما رأيت أهـ (منه).

(٢) ذكر أن ابن عباس سئل عن رجل صلى الجمعة في بيته فرادى، فقال: لا حرج إذا قام شعراً الجمعة بغيره، انظر: «كشف الغمة» (١٤١/١ - ١٤٢) و«موسوعة فقه عبدالله بن عباس» (١٤٥/٢).

(٣) اختلف العلماء في صلاة الجمعة هل فرضت بطريق الأصالة أم بطريق البديل عن الظهر فمنهم من قال بالأول ومنهم من قال بالثاني وهذه الأحاديث التي سنسردها لك تؤكد مذهب القائلين بأنها فرضت بطريق الأصالة لا البديل إلا حديث العير فليس فيه دليل لهم (رضـا).

(٤) أخرجه أحمد في «مسنده» (٣١٣/٣)، ومسلم في «صحيحه» (رقم ٨٦٣)،

الناس إلا اثنى عشر رجلاً فنزلت هذه الآية: ﴿وَإِذَا رَأَوْا...﴾ رواه  
 أحمد والبخاري<sup>(١)</sup> فسألهم عشر الفقهاء الذين توجبون لصحة الجمعة  
 أربعين رجلاً أحراراً مقيمين لا يطعنون صيفاً ولا شتاءً يستمعون أركان  
 الخطبة كلها ويقيمون الجمعة كيف أن النبي عليه الصلاة والسلام لم  
 يعد الجمعة أو لم يصل الظهر؟ لأن جمعته غير صحيحة إذ لم يبق  
 وهو يخطب إلا اثنا عشر رجلاً ولا شك أنه لا يسعكم إلا التسليم بأن  
 الجمعة لا يشترط فيها العدد المخصوص وهو غير مذهبكم أو أن  
 تقولوا: يحتمل أن النبي ﷺ صلى الظهر أو أعاد الجمعة والحال أنه  
 لم يثبت ذلك قطعاً والدين لا يثبت بالاحتمال أو تقولوا: حقاً إن  
 صلاة الظهر بعد الجمعة بدعة لا تجوز لأن النبي لم يفعلها ولو لزمت  
 لفعلها يوم العيর<sup>(٢)</sup>.

= والترمذى في «جامعه» (رقم ٣٣١١) وعبد بن حميد في «مسنده» (١١١١)  
 «المتخب» والنسائي في «الكبرى» كما في «تحفة الأشراف» (٢٢٣٩).

(١) أخرجه البخاري في «صحيحه» (رقم ٩٣٦)، وأحمد في «مسنده» (٣٧٠/٣).

(٢) وقد علمت من هذا الحديث أن الأربعين ليسوا بشرط في صحة الجمعة فلو  
 صلاتها رجلان في مكان لم يكن فيه غيرهما لفعلاً ما يجب عليهما فإن خطب  
 أحدهما فقد عملاً بالسنة وإن ترك الخطبة فهي سنة<sup>(١)</sup> فقط لأنه لم يرد ما يدل  
 على وجوبها. وقد قال عليه الصلاة والسلام: «الجمعة واجبة على كل قرية وإن  
 لم يكن فيها إلا أربعة» وما روي عن كعب بن مالك رضي الله عنه أنه قال:  
 (أول جمعة جمع بنا أسعد ابن زراراً في بقيع الخضمان قيل لكعب: كم كنتم  
 يومئذ؟ قال: أربعون رجلاً فجمع بنا قبل مقدم النبي ﷺ من مكة) فهو مما لا  
 يستدل به على عدم صحتها بأقل من العدد المذكور لأن الجمهور على أن وقائع  
 الأعيان لا تصلح دليلاً للعموم ولذا قال الشعراي الشافعي في «كشف الغمة» قال  
 شيخنا رضي الله عنه: (والظاهر أن العدد المذكور ليس بشرط ولو كان أسعد  
 وجد دون الأربعين لجمع بهم وأقام شعار الجمعة فهي واقعة حال ولذلك  
 اختلفت مذاهب العلماء في العدد فذهب ابن عباس رضي الله عنهم إلى أن=

(١) الصواب وجوبها، وهو مذهب الجماهير. انظر: «تمام المنة» (٣٣٢) و«الأجوبة  
 النافعة» (٥٢ - ٥٣).

ومن الأدلة على عدم طلب الظهر بعد الجمعة بل على عدم مشاروعيتها يوم الجمعة مطلقاً صلิต الجمعة أم لم تصل ما ورد من اجتماع عيد الجمعة في عهد الرسول الأكرم فصل العيد ورخص في الجمعة ولم يرد أنه أمرهم بالظهور لأنه لم يثبت ذلك وهكذا النصوص:

عن زيد بن أرقم رضي الله عنه وسأله معاوية: هل شهدت مع رسول الله ﷺ عيديين اجتمعا؟ قال: نعم صلى العيد أول النهار ثم رخص في الجمعة فقال: «من شاء أن يجمع فليجمع» رواه أحمد وأبو داود وابن ماجه<sup>(١)</sup> وعن أبي هريرة رضي الله عنه عن رسول الله ﷺ أنه قال: «اجتمع في يومكم هذا عيدان فمن شاء أجزاء من الجمعة وإنما مجتمعون» رواه أبو داود وابن ماجه<sup>(٢)</sup> وعن وهب بن كيسان قال: اجتمع عيدان على عهد ابن الزبير فأخر الخروج حتى تعالى النهار ثم خرج فخطب ثم نزل فصلى ولم يصل للناس يوم الجمعة فذكرت ذلك لابن عباس فقال: أصحاب السنة. رواه النسائي وأبو داود

---

= الجمعة تصح من الواحد وذهب إبراهيم النخعي وداود وأهل الظاهر إلى أنها تصح من اثنين وذهب أبو حنيفة وسفيان الثوري رضي الله عنهمما إلى أنها تتعقد بأربعة أحدهم الإمام إلى آخر ما قال.

وأما الرجلية والإقامة والحرية فهي شروط لوجوبها دون صحتها إذا لا تجب الجمعة على المرأة والمسافر والرقيق لحديث أبي داود الآتي ولكن إن فعلوها تصح منهم ولو صلى رفيقان أو مسافران الجمعة مثلاً أحدهما إمام والآخر مأموم صحت منهما. وقد ورد أن النبي صلى الجمعة في بعض أسفاره مع الصحابة ولو كان يشترط في صحتها الإقامة لما فعلها الرسول ولا تحضرني الآن ألفاظ الحديث (رشيد).

(١) أخرجه أحمد في «المسند» (٤/٣٧٢) وأبو داود في «السنن» (رقم ١٠٧٠) والنسائي في «سننه» (٣/١٩٤) وابن ماجه في «السنن» (رقم ١٣١٠) وابن خزيمة (رقم ١٤٦٤) وهو صحيح.

(٢) أخرجه أبو داود في «سننه» (رقم ١٠٧٣)، وابن ماجه في «سننه» (رقم ١٣١١) وهو صحيح.

بنحوه لكن من رواية عطاء<sup>(١)</sup> ولأبي داود عن عطاء قال: اجتمع يوم الجمعة ويوم الفطر على عهد ابن الزبير في يوم واحد فجعلهما جمِيعاً فصلاهما ركعتين بكرة لم يزد عليهما حتى صلى العصر<sup>(٢)</sup>.

فهذه الأحاديث ناطقة بلسان فصيح على منبر الحق بأنه لا ظهر بعد الجمعة بل إن الظهر لم تشرع ذلك اليوم أقيمت الجمعة أم لم تقم<sup>(٣)</sup> وفيما روي عن ابن عباس وقد سُئل عن رجل صلى الجمعة منفرداً في بيته فقال: «لا بأس إذا قام شعارات الجمعة بغيره» دليل على ما نقول لأن صلاته على ما اشترطه الفقهاء فاسدة وإن كنا لا نقول بصححة الجمعة في غير جماعة لما روى أبو داود من حديث طارق بن شهاب «الجمعة حق واجب على كل مسلم في الجمعة إلا أربعة: عبد مملوك أو امرأة أو صبي أو مريض»<sup>(٤)</sup> وفي حديث أبي هريرة وحديث جابر (ذكر المسافر).

وقد قال في نيل الأوطار بعدهما أورد حديث أبي داود السابق وحديث النسائي: (وَظَاهِرُهُ أَنَّهُ لَمْ يَصُلِ الظَّهَرَ وَفِيهِ أَنَّ الْجُمُعَةَ إِذَا سَقَطَتْ بِوْجَهِهِ مِنَ الْوِجُوهِ الْمُسَوْغَةُ لَمْ يَجُبْ عَلَى مَنْ سَقَطَتْ عَنْهُ أَنْ يَصُلِ الظَّهَرَ وَإِلَيْهِ ذَهَبَ عَطَاءُ حَكِيَّ ذَلِكَ عَنْهُ فِي الْبَحْرِ وَالظَّاهِرُ أَنَّهُ

(١) أخرجه النسائي في «سننه» (رقم ١٠٣٠)، وأبو داود في «سننه» (رقم ١٠٦٤ - ط عوامة).

(٢) أخرجه أبو داود في «السنن» (رقم ١٠٦٥ - ط عوامة).

(٣) للعلماء كلام كثير في توجيهها، وقد أفرد هذه المسألة اثنان - فيما أعلم - هما: \* عبد الله بن محمد بن الصديق الغماري في «القول السديد في حكم اجتماع الجمعة والعيد».

\* عويد بن عياد المطري، له رسالة مفردة. وكلاهما ذهب إلى ترجيح وجوب صلاة الظهر، ولبعض إخواننا رسالة قيد التضييد في ترجيح ما ذهب إليه المصنف.

(٤) «سنن أبي داود» (رقم ١٠٦٠ - ط عوامة) ورجاله ثقات، إلا أن أبي داود قال: (طارق بن شهاب قد رأى النبي ﷺ ولم يسمع منه).

يقول بذلك القائلون بأن الجمعة أصل وأنت خبير بأن الذي افترضه الله تعالى على عباده في يوم الجمعة هو صلاة الجمعة فإيجاب صلاة الظهر على من تركها لعذر أو لغير عذر محتاج إلى دليل ولا دليل يصلح للتمسك به على ذلك فيما أعلم<sup>(١)</sup> اهـ وأنت تعلم أن مؤلفه الإمام الشوكاني من مشاهير حفاظ الحديث وفقهائه المعول عليهم وربما يثقل هذا القول على فقهاء العصر، في كل قرية ومصر، اللهم إلا من كان محبًا للحقيقة منهم.

قال في «كشف الغمة»: وكان عليه السلام يقول: «من ترك صلاة الجمعة لغير عذر فليتصدق بدينار فإن لم يجد فبنصف دينار فإن لم يجد فبدرهم أو نصف درهم أو صاع حنطة أو نصف صاع أو مد»<sup>(٢)</sup> فأنت ترى أنه لم يأمره بصلاة الظهر بل أمره بالصدقة ولا يقال: أمره بالظهور

(١) «نيل الأوطار» (٣٤٥/٣) - ٣٤٦ - ط دار الفكر.

(٢) أخرجه أحمد (٨/٥، ١٤) والبخاري في «التاريخ الكبير» (٤/١٧٦) والطیالسي في «المسند» (رقم ٩٠١) وابن أبي شيبة في «المصنف» (٢/١٥٤) وأبو داود في «السنن» (رقم ١٠٥٣) والنسائي في «المجتبى» (٣/٨٩) و«الكبرى» (رقم ١٥٨٧) وابن خزيمة في «الصحيح» (رقم ١٨٦١) والطبراني في «الكبر» (رقم ٦٩٧٩) والحاكم في «المستدرك» (١/٢٨٠) والبيهقي في «السنن الكبرى» (٣/٢٤٨) من طرق عن قتادة عن قدماء بن وبرة عن سمرة رفعه.

وأخرجه أبو داود (رقم ١٠٥٤) عن قتادة عن قدماء مرسلاً.

وأخرجه البخاري في «التاريخ الكبير» (٤/١٧٧) وابن ماجه (١١٢٨) وأبو داود في «مسائل أحمد» (٢٩٦) والنسائي في «الكبرى» (رقم ١٥٨٨) والروياني في «مسنده» (رقم ٨٠٩) والطبراني في «الكبر» (رقم ٦٩١١) والبيهقي في «السنن الكبرى» (٣/٢٤٨) عن الحسن عن سمرة، وإسناده ضعيف، لأن خالد بن قيس رواه عن قتادة عن الحسن، ورواية خالد عن قتادة فيها مناكير، كما في «التهذيب» (٣/١١٣).

ورجح البخاري في «التاريخ الكبير» (٤/١٧٦ - ١٧٧) وأبو حاتم الرazi في «العلل» لابنه (رقم ٥٧٧) والبيهقي في «السنن الكبرى» (٣/٢٤٨) الطريق الأولى، وقد أعلها غير واحد، انظر - عدا المصادر السابقة - «مسائل أبي داود وأحمد» (٢٩٥ - ٢٩٦) و«العلل» (رقم ٣٦٧) لأحمد و«العلل» لابن أبي حاتم (رقم ٥٦٣).

والصدق لأنه لم يثبت ذلك والخبر في الاتباع والشر في الابتداع.

**الخلاصة:** أعلم أن صفة الكلام أن تعدد الجمعة للحاجة جائز عند الإمام الشافعي وأن الجمع في بلدنا ونحوها متعددة للحاجة وعليه فضلاً الظاهر بعدها غير واجبة ولا مسنونة بل هي بدعة غير جائزة وعلمت أن القول بصلاتها بعد الجمعة مبني على التعدد لغير حاجة في بعض الصور وقد وفينا الكلام حقه في الأبحاث السابقة فراجعه بدقة وإنصاف والله أعلم.

Three decorative floral ornaments, each featuring a central flower with eight petals and a small cluster of leaves at the base, arranged horizontally.

(١) فرغت من النظر فيها والتعليق عليها من رأس القلم ضحى يوم السبت السادس من جمادى الأولى سنة ١٤١٩هـ، والحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات.

## المصادر والمراجع

### أولاً: كتب التفسير:

١ - «أحكام القرآن»: للجصاص (ت ٣٧٠ هـ)، مطبع الأوقاف، مصر، ١٣٣٥ هـ.

### ثانياً: كتب الأصول:

٢ - «إعلام الموقعين عن رب العالمين»: لابن قيم الجوزية، تحقيق: عبد الرحمن الوكيل، دار إحياء التراث (وقارب من الانتهاء من ضبط نصه والتعليق عليه وتخريج أحاديثه وأثاره، والله الحمد والمنة).

٣ - «البحر المحيط في أصول الفقه»: للزركشي، قام بتحريره عمر الأشقر، وراجعه عبدالستار أبو غدة ومحمد الأشقر، وزارة الأوقاف، الكويت.

٤ - «مذكرة في أصول الفقه»: لمحمد الأمين الشنقيطي، المكتبة السلفية، المدينة النبوية، دون تاريخ.

٥ - «الموافقات»: للشاطبي، تحقيق: مشهور بن حسن آل سلمان، دار ابن عفان، الطبعة الأولى، سنة ١٤١٧ هـ.

### ثالثاً: كتب الترجم والتاريخ والحديث:

٦ - «إيكار الممن في تنقيد آثار السنن»: للمبركوري (ت ١٣٥٣ هـ)، جمعية الطلبة، الجامعة السلفية، الهند، ط. الثانية، ١٩٦٨ م.

٧ - «إرشاد الساري بشرح صحيح البخاري»: للقططاني (ت ٩٢٣ هـ)، دار الفكر، مصورة ط. بولاق.

٨ - «إرواء الغليل في تخریج أحادیث منار السبیل»: للألبانی، المکتب الإسلامی، ط. الأولى، ١٣٩٩ هـ.

٩ - «إعلاء السنن»: لظفر العثماني (ت ١٣٩٤هـ)، إدارة القرآن الكريم،  
كراتشي، باكستان.

١٠ - «إعلام الساجد بأحكام المساجد»: للزركشي (ت ١٧٩٤هـ)، لجنة إحياء  
تراث الإسلام، القاهرة، تحقيق: أبي الوفاء مصطفى المراغي.

١١ - «الإمام الترمذى والموازنة بين جامعه وبين الصحيحين»: نور الدين  
العتر، مطبعة لجنة التأليف، ١٣٩٠هـ.

١٢ - «الإمام الدارمي وأثره في الحديث»: محمد عبدالله عويضة، معاصر،  
رسالة دكتوراه من قسم الحديث وعلومه، جامعة الأزهر، مضرورة على  
الآلية الكاتبة.

١٣ - «بذل المجهود في حل أبي داود»: للسهرانفوري (ت ١٣٤٦هـ)، دار  
الكتب العلمية.

١٤ - «التاريخ الكبير»: للبخاري (ت ٢٥٦هـ/٨٦٩م)، مصورة ط. الهندية،  
١٩٨٦م.

١٥ - «تاريخ واسط»: لبخشل (ت ٢٩٢هـ)، تحقيق: كوركيس عواد، عالم  
الكتب، بيروت، ط. الأولى، ١٤٠٦هـ.

١٦ - «تحفة الأحوذى بشرح الترمذى»: للمباركفوري (ت ١٣٥٣هـ)، دار  
ال الفكر، ط. الثالثة، سنة ١٣٩٩هـ.

١٧ - «تغليق التعليق على صحيح البخاري»: لابن حجر العسقلاني  
(ت ٨٥٢هـ)، المكتب الإسلامي، ط. الأولى، ١٤٠٥هـ.

١٨ - «التلخيص الحبیر في تخریج أحادیث الرافعی الكبير»: لابن حجر  
العسقلاني، تصحیح عبدالله الیمانی، دار المعرفة.

١٩ - «تمام المنة في التعليق على فقه السنة»: لمحمد ناصر الدين الألباني،  
دار الرایة، الرياض، ط. الثانية، ١٤٠٨هـ.

٢٠ - «تهذیب التهذیب»: لابن حجر العسقلاني (ت ٨٥٢هـ)، دار الفكر، ط.  
الأولى، ٤١٤٠هـ.

٢١ - «تهذیب الکمال في أسماء الرجال»: للزمی (ت ٧٤٢هـ)، دار المأمون،  
مصور عن النسخة الخطية المحفوظة بدار الكتب المصرية، ومطبوعة  
مؤسسة الرسالة، تحقيق: بشار عواد، الطبعة الأولى، سنة ١٤١٣هـ.

٢٢ - «الثقات»: لابن حبان (ت ٣٥٤هـ)، دائرة المعارف العثمانية، حیدرآباد.

٢٣ - «الجامع»: للترمذى (ت ٢٧٩هـ)، تحقيق وشرح: أَحْمَدُ شَاكِرُ، دار إحياء التراث العربي، ط. الثانية، ١٤٠٣هـ.

٢٤ - «الخلافيات»: للبيهقي (ت ٤٥٨هـ)، مخطوط في مكتبة الحرم المكي (وصدر منه بتحقيقه ثلث مجلدات).

٢٥ - «ذكر أخبار أصبهان»: لأبي نعيم الأصبهاني، مطبعة ليدن، بريل، ١٩٣٤م.

٢٦ - «الرد على أبي حنيفة»: لابن أبي شيبة (ت ٢٣٥هـ)، جزء من «المصنف»، سياتي.

٢٧ - «السنن»: للبيهقي (ت ٤٥٨هـ)، دار الفكر.

٢٨ - «السنن»: للدارقطني (ت ٣٨٥هـ)، عالم الكتب، ط. الثانية، ١٤٠٣هـ.

٢٩ - «السنن»: للدارمي (ت ٢٥٥هـ)، دار الكتب العلمية.

٣٠ - «السنن»: لأبي داود السجستاني (ت ٢٧٥هـ)، تحقيق: محمد محبي الدين عبدالحميد، دار إحياء التراث.

٣١ - «السنن»: لابن ماجه (ت ٢٧٥هـ)، دار إحياء التراث العربي، ١٣٩٥هـ، تحقيق وترقيم: محمد فؤاد عبدالباقي.

٣٢ - «السنن»: للنسائي (ت ٣٠٣هـ)، دار الفكر، ط. الأولى، ١٣٤٨هـ.

٣٣ - «سير أعلام النبلاء»: للذهبي (ت ٧٤٨هـ)، تحقيق: لجنة من المحققين، مؤسسة الرسالة، ط. الأولى، ١٤٠١هـ.

٣٤ - «شرح الزرقاني على موطأ مالك»: لمحمد الزرقاني، دار الفكر، سنة ١٤٠١هـ.

٣٥ - «شرح السنة»: للبغوي (ت ٥١٦هـ)، تحقيق: زهير الشاويش وشعيـب الأرنـاؤـوطـ، المـكـتبـ الإـسـلـامـيـ، طـ. الـثـانـيـةـ، ١٤٠٣هـ.

٣٦ - «شعب الإيمان»: للبيهقي، تحقيق: أبي هاجر محمد السعيد زغلول، دار الكتب العلمية، الطبعة الأولى، سنة ١٤١٠هـ.

٣٧ - «صحيح الجامع الصغير»: الألباني، المكتب الإسلامي.

٣٨ - «الصحيح»: لابن خزيمة (ت ٣١١هـ)، تحقيق: محمد مصطفى الأعظمي، المكتب الإسلامي، ط. الأولى، ١٣٩١هـ.

٣٩ - «الصحيح»: لمسلم بن الحجاج (ت ٢٦١هـ)، تحقيق وترقيم: محمد فؤاد عبدالباقي، دار الفكر، ط. الأولى، ١٣٩٦هـ.

٤٠ - «الضعفاء والمتردكين»: للدارقطني (ت ٣٨٥هـ)، مؤسسة الرسالة،

تحقيق: صبحي البدرى السامرائى، ط. الأولى، ١٤٠٤هـ.

٤١ - «الطبقات الكبرى»: لابن سعد (ت ٢٣٠هـ)، دار صادر، ١٣٩٨هـ.

٤٢ - «طبقات المحدثين بأصبهان»: لابن حيان المعروف بأبي الشيخ (ت ٣٦٩هـ)، تحقيق: عبدالغفور البلوشي، مؤسسة الرسالة، ط. الأولى، ١٤٠٧هـ.

٤٣ - «طبقات الشافعية الكبرى»: للسبكي، ط. الأولى، المطبعة الحسينية المصرية.

٤٤ - «عارضة الأحوذى شرح جامع الترمذى»: لابن العربي (ت ٤٣٥هـ)، دار الكتاب العربي.

٤٥ - «الغُرَفُ الشَّذِي عَلَى جَامِعِ التَّرْمَذِي»: للكشمیری (ت ١٣٥٢هـ)، ط. الهند.

٤٦ - «عمدة القارى شرح صحيح البخارى»: للعینی (ت ٨٥٥هـ)، دار إحياء التراث العربي.

٤٧ - «عون المعبد شرح سنن أبي داود»: شمس الدين الحق العظيم آبادى، دار الفكر، ط. الثامنة، ١٣٩٩هـ.

٤٨ - «فتح البارى في شرح صحيح البخارى»: لابن حجر العسقلانى (ت ٨٥٢هـ)، ط. السلفية.

٤٩ - «فيض البارى شرح صحيح البخارى»: للكشمیری (ت ١٣٥٢هـ)، دار المعرفة.

٥٠ - «القبس في شرح موطاً مالك بن أنس»: لابن العربي المالكي، تحقيق: محمد عبدالله ولد كريم، دار الغرب، الطبعة الأولى، سنة ١٩٩٢م.

٥١ - «الكامل في الضعفاء»: لابن عدي (ت ٣٦٥هـ)، دار الفكر، ط. الأولى، ١٤٠٤هـ.

٥٢ - «الكنى والأسماء»: للدولابي (ت ٣١٠هـ)، دائرة المعارف العثمانية، الهند.

٥٣ - «لامع الدراري على جامع البخارى»: للكنکوھي (ت ١٣٢٣هـ)، المكتبة الإِمَادِيَّة، مكة المكرمة.

٥٤ - «مجمع الزوائد ومنبع الفوائد»: للهيثمی (ت ٨٠٧هـ)، دار الكتاب العربي، ط. الثانية، ١٤٠٢هـ.

٥٥ - «مرعاة المفاتيح شرح مشكاة المصايح»: لأبي الحسن عبيد الله بن محمد بن عبدالسلام المباركفوري، المكتبة السلفية، لاهور، الباكستان، ١٩٦١م.

٥٦ - «المستدرك على الصحيحين»: للحاكم (ت ٤٠٥هـ)، دار الفكر، بيروت، ١٣٩٨هـ.

٥٧ - «المسند»: لأحمد بن حنبل (ت ٢٤١هـ)، المكتب الإسلامي، ط. الثانية، ١٣٩٨هـ.

٥٨ - «المسند»: للحميدى (ت ٢١٩هـ)، عالم الكتب، مكتبة المتنبى، القاهرة، تحقيق حبيب الرحمن الأعظمي.

٥٩ - «المسند»: لأبي عوانة (ت ٣١٦هـ)، دار المعرفة.

٦٠ - «المسند»: لأبي يعلى (ت ٣٠٧هـ)، تحقيق: حسين سليم أسد، دار المأمون للتراث، ط. الأولى، ١٤٠٤هـ.

٦١ - «المسند»: لزيد بن علي، دار الكتب العلمية، الطبعة الأولى، ١٤٠١هـ.

٦٢ - «مسند معاوية الأطربالسي»: باعتماء عمر عبدالسلام تدمري، دار الإيمان ودار ابن حزم، الطبعة الأولى، سنة ١٤١٧هـ.

٦٣ - «المصنف»: لابن أبي شيبة (ت ٢٣٥هـ)، طبع الهند، واعتمدت أيضاً على ط. دار الفكر، تعليق سعيد اللحام، ط. الأولى، ١٤٠٩هـ، وقيدت العزو بها بـ(ط. دار الفكر)، وإذا أهملت؛ فالمراد (ط. الهندية).

٦٤ - «المصنف»: لعبدالرزاقي الصنعاني (ت ٢١١هـ)، تحقيق: حبيب الرحمن، المكتب الإسلامي، ط. الثانية، ١٤٠٣هـ.

٦٥ - «المطالب العالية بزوائد المسانيد الثمانية»: لابن حجر العسقلاني (ت ٨٥٢هـ)، وزارة الأوقاف الكويتية، تحقيق: حبيب الرحمن الأعظمي، ط. الأولى.

٦٦ - «معالم السنن»: للخطابي (ت ٣٨٨هـ)، المكتبة العلمية، ط. الثانية، ١٤٠١هـ.

٦٧ - «المعجم الكبير»: للطبراني (ت ٣٦٠هـ)، حققه وخرج أحاديشه: حمدي عبدالمجيد السلفي، مطبعة الوطن العربي، ط. الأولى، ١٤٠٠هـ.

٦٨ - «معرفة السنن والآثار»: للبيهقي (ت ٤٥٨هـ)، على ميكروفيلم، في

مكتبة مركز البحث بجامعة أم القرى، تحت رقم (١١٦/حديث).

٦٩ - «المعرفة والتاريخ»: للفسوبي (ت٢٧٧هـ)، تحقيق الدكتور أكرم ضياء العمري، مؤسسة الرسالة، ط. الثانية، ١٤٠١هـ.

٧٠ - «موارد الظمان إلى زوائد ابن حبان»: للهيثمي (ت٨٠٧هـ)، تحقيق: محمد عبدالرزاق حمزة، دار الكتب العلمية.

٧١ - «الموطأ»: لمالك بن أنس (ت١٧٩هـ)، تحرير وترقيم: محمد فؤاد عبدالباقي، دار إحياء التراث العربي.

٧٢ - «ميزان الاعتدال»: للذهببي (ت٧٤٨هـ)، تحقيق: علي محمد البحاري، دار المعرفة، ط. الأولى، ١٣٤٨هـ.

٧٣ - «نصب الراية لأحاديث الهدایة»: للزيلعي (ت٧٦٢هـ)، المكتبة الإسلامية، ط. الثانية، ١٣١٣هـ/١٩٧٣م.

٧٤ - «نيل الأوطار من أحاديث سيد الأخيار شرح منقى الأخبار»: للشوكاني (ت١٢٥٥هـ)، دار الجيل، ١٩٧٣م.

### ثالثاً: كتب الفقه:

#### أ - الفقه الحنفي:

٧٥ - «الأسباب والنظائر»: لابن نجيم (ت٩٧٠هـ)، تحقيق: محمد مطيع الحافظ، دار الفكر، دمشق، الطبعة الأولى، ١٤٠٣هـ.

٧٦ - «بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع»: للكاساني (ت٥٨٧هـ)، دار الكتاب العربي، ط. الثانية، ١٤٠٢هـ.

٧٧ - «البنية في شرح الهدایة»: للعیني (ت٨٥٥هـ)، دار الفكر، ١٤٠٠هـ.

٧٨ - «الحججة على أهل المدينة»: لمحمد بن الحسن الشيباني (ت١٨٩هـ)، السيد مهدي حسن الكيلاني، عالم الكتب، مصورة الطبعة الهندية.

٧٩ - «الدر المختار شرح تنوير الأ بصار في فقه الإمام أبي حنيفة»: لمحمد علاء الدين الحصيفي، المطبوع مع الذي يليه.

٨٠ - «رد المختار على الدر المختار شرح تنوير الأ بصار»: لابن عابدين، دار الفكر، ١٣٨٦هـ، مصورة دار الطباعة العامرة، سنة ١٣١٦هـ.

٨١ - «شرح فتح القدير»: لابن الهمام (ت٦٨١هـ)، دار إحياء التراث العربي، بيروت.

٨٢ - «الفتاوى السراجية»: لعلي بن عثمان بن محمد التميمي الأوسي سراج الدين الفرغاني (ت٥٦٩هـ)، نسخة خطية بالمكتبة القادرية، العراق، (رقم ٤٤٨).

٨٣ - «فصل مهم في حصول المتمة»: لعلي القاري (ت١٠١٤هـ)، تحقيق: مشهور بن حبشن آل سلمان، دار عمار، الأردن، ط. الأولى، سنة ١٤١٠هـ.

٨٤ - «المبسوط»: للسرخسي (ت٤٩١هـ)، دار المعرفة، ط. الثالثة.

٨٥ - «المنانة في مرمة عن الخزانة»: لمحمد جعفر بن المخدوم عبدالكريم، القرن العاشر الهجري، نشر لجنة إحياء الأدب السندي، كراتشي، ط. الأولى، ١٣٨١هـ.

٨٦ - «معالم القرية في أحكام الحسبة»: لابن الأخوة (ت٧٢٩هـ)، تحقيق: محمد محمد شعبان وصديق أحمد عيسى، ط. الهيئة المصرية، ١٩٧٦م.

٨٧ - «النافع الكبير شرح الجامع الصغير»: للكتنوي (ت٤١٠هـ)، عالم الكتب، ط. الأولى، ١٤٠٦هـ.

٨٨ - «النُّكْت»: للسرخسي (ت٤٩١هـ)، تحقيق: أبي الوفاء الأفغاني، عالم الكتب.

**ب - الفقه المالكي:**

٨٩ - «الإشراف على مسائل الخلاف»: للقاضي عبد الوهاب البغدادي، مطبعة الإرادة (وقد قاربَتُ على الانتهاء من تحقيقه، يسر الله ذلك، بمنه وكرمه).

٩٠ - «بداية المجتهد ونهاية المقتضى»: لابن رشد (ت٥٩٥هـ)، دار المعرفة، ط. السادسة، ١٤٠٣هـ.

٩١ - «بلغة السالك إلى أقرب المسالك»: للصاوي، مطبعة البابي، ط. الأخيرة، ١٣٧٢هـ.

٩٢ - «البيان والتحصيل والشرح والتوجيه والتعليق في مسائل المستخرجة»: لابن رشد (ت٥٢٠هـ)، وضمنه «المستخرجة من الأسمعة» المعروفة بـ«العتيبة» لمحمد العتبى (ت٢٥٥هـ)، تحقيق: د. محمد الحجبي، دار الغرب الإسلامي، ١٤٠٤هـ.

٩٣ - «تبصرة الحكماء»: لابن فرحون، دار الكتب العلمية.

٩٤ - «التفريع»: لأبي القاسم عَبْدَاللهِ بْنُ الْحَسَنِ بْنُ الْجَلَابِ المصري (ت ٢٧٨هـ)، تحقيق: حسين الدهمني، دار الغرب، الطبعة الأولى، سنة ١٤٠٨هـ.

٩٥ - «التلقين في الفقه المالكي»: للقاضي عبد الوهاب البغدادي، تحقيق: محمد ثالث الغاني، المكتبة التجارية، مكة.

٩٦ - «حاشية الدسوقي على الشرح الكبير»: للدسوقي (ت ٢٣٠هـ)، ط. البابي، مصر.

٩٧ - «حاشية العدوي على كفاية الطالب الريانى»: للعدوي، بذيل «كفاية الطالب الريانى»، دار الفكر.

٩٨ - «حاشية الإمام الرهونى على شرح الزرقانى لمختصر خليل»: المطبعة الأميرية ببولاق، سنة ١٣٠٦هـ.

٩٩ - «حاشية المدنى على كنون» بذيل الكتاب السابق.

١٠٠ - «شرح أحمد بن محمد البرنسى، المعروف بـ(زَرْوَقُه) على الرسالة»: دار الفكر، ١٤٠٢هـ.

١٠١ - «شرح قاسم بن عيسى بن ناجي الغروي على الرسالة» بذيل الكتاب السابق.

١٠٢ - «عقد الجواهر الثمينة في مذهب عالم المدينة»: لجلال الدين عبدالله بن نجم بن شاس، تحقيق: محمد أبو الأجنان وعبدالحفيظ منصور، بإشراف ومراجعة محمد الحبيب ابن الخوجة وبكر أبو زيد، دار الغرب الإسلامي، الطبعة الأولى، سنة ١٤١٥هـ.

١٠٣ - «الفتاوى»: للشاطبي (ت ٧٩٠هـ)، حققه: محمد أبو الأجنان، مطبعة الكواكب، تونس، ط. الثانية، ١٤٠٦هـ.

١٠٤ - «فتح العلي المالك في الفتوى على مذهب الإمام مالك»: لعليش (ت ١٢٩٩)، مطبعة البابي، ط. الأخيرة، ١٣٧٨هـ.

١٠٥ - «الفقه المالكي وأداته»: للحبيب بن طاهر، دار ابن حزم، الطبعة الأولى، ١٤١٨هـ.

١٠٦ - «القوانين الفقهية»: لابن جزي (ت ٧٤١هـ)، مكتبة أسامة بن زيد، بيروت.

١٠٧ - «الكافي في فقه أهل المدينة المالكي»: لابن عبدالبر، تحقيق: محمد أحيد ولد ماديك، مكتبة الرياض، ط. الثانية، ١٤٠٠هـ.

١٠٨ - «المدونة الكبرى»: للإمام مالك بن أنس (ت ١٧٩هـ)، دار الفكر، ط. الثانية، ١٤٠٠هـ.

١٠٩ - «المسائل المختصرة من كتاب البرزلي»: لأبي العباس أحمد بن عبد الرحمن الزليطني، تحقيق: أحمد الخليفي. منشورات كلية الدعوة، طرابلس، ليبيا، الطبعة الأولى ١٤٠١هـ.

١١٠ - «المعونة على مذهب عالم المدينة»: للقاضي عبد الوهاب البغدادي، تحقيق: حميش عبد الحق، المكتبة التجارية، مكة المكرمة.

١١١ - «المعيار المعرّب والجامع المغرّب عن فتاوى علماء إفريقيّة والأندلس والمغرب»: للونشريسي (ت ٩١٤هـ)، تحقيق: جماعة بإشراف د. محمد حجي، دار الغرب الإسلامي، ١٤٠١هـ.

١١٢ - «مواهب الجليل لشرح مختصر خليل»، للخطاب (ت ٩٥٤هـ)، دار الفكر، ط. الثانية، ١٣٩٨هـ.

#### ج - الفقه الشافعي:

١١٣ - «الأم»: للشافعي (ت ٢٠٤هـ)، دار الفكر، ط. الثانية، ١٤٠٣هـ.

١١٤ - «التحقيق في الفقه»: للنوري (ت ٦٧٦هـ)، مخطوط في مكتبة الأوقاف، بغداد.

١١٥ - «تذكرة النبيه في تصحيح التنبيه»: للإسني، تحقيق: محمد عقلة، مؤسسة الرسالة، الطبعة الأولى، سنة ١٤١٧هـ.

١١٦ - «التعليق»: للقاضي الحسين بن محمد المروروذى، تحقيق: علي عوض وعادل عبدالموجود، مكتبة نزار الباز، مكة المكرمة.

١١٧ - «التنبيه في الفقه الشافعي»: للشيرازي (ت ٤٧٦هـ)، عالم الكتب، ط. الأولى، ١٤٠٣هـ.

١١٨ - «حاشية الشبراملي على نهاية المحتاج»: للشبراملي (ت ١٠٨٧هـ)، بديل «نهاية المحتاج».

١١٩ - «حاشية قليوبى وعميرة على شرح جلال الدين المحلى على منهاج الطالبين»: للقليلوبى (ت ١٠٦٩هـ)، وللشيخ عميرة، مطبعة البابى، مصر.

١٢٠ - «الحاوي الكبير»: لأبي الحسن علي بن محمد الماوردي (ت٤٥٠هـ)، تحقيق: محمود سطرجي، دار الفكر، الطبعة الأولى، ١٤١٤هـ - ١٩٩٤م.

١٢١ - «روضة الطالبين»: للنووي (ت٦٧٦هـ)، المكتب الإسلامي، ١٣٨٦هـ.

١٢٢ - «الغاية القصوى في دراية الفتوى»: للبيضاوى (ت٦٨٥هـ)، تحقيق: علي القره داغي، دار الإصلاح، السعودية.

١٢٣ - «قضاء الأرب في أسئلة حلب»: لتقى الدين السُّبْكِي، تحقيق: محمد عالم الأفغاني، المكتبة التجارية، مكة المكرمة، ١٤١٣هـ.

١٢٤ - «القول التمام في أحكام المأمور والإمام»: لأحمد بن العماد الأفهسي، تحقيق ودراسة: شعبان سعد، دار الحديث، القاهرة، الطبعة الأولى، سنة ١٤١١هـ - ١٩٩٠م.

١٢٥ - «المجموع شرح المذهب»: للنّووي (ت٦٧٦هـ)، المكتبة السلفية، المدينة المنورة.

١٢٦ - «معنى المحتاج إلى معرفة ألفاظ المنهاج»: للشرييني الخطيب (ت٩٧٧هـ)، دار إحياء التراث العربي.

١٢٧ - «نهاية المحتاج إلى شرح المنهاج»: للرملي (ت٤١٠هـ)، دار الفكر، ط. الأخيرة، ١٤٠٤هـ.

١٢٨ - «الوسيط في المذهب»: للغزالى (ت٥٠٥هـ)، تحقيق: علي القره داغي، دار الاعتصام، ط. الأولى.

د - الفقه الحنبلية:

١٢٩ - «بلغة الساغب وبُغية الراغب»: لفخر الدين محمد بن أبي القاسم محمد بن الخضر ابن تيمية (ت٦٢٢هـ)، تحقيق: بكر أبو زيد، دار العاصمة، الطبعة الأولى، ١٤١٧هـ.

١٣٠ - «تنقیح التحقیق فی أحادیث التعليق»: لابن عبدالهادی (ت٧٤٤هـ)، تحقيق: عامر صبری، المكتبة الحدیثیة، الإمارات العربیة، ط. أولی، ١٤٠٩هـ.

١٣١ - «جزء في مسائل عن أبي عبدالله أحمد بن حنبل»: للبغوي (ت١٣١٧هـ)، تحقيق: أبي عبدالله الحداد، دار الرایة، الرياض، ط. الأولى، ١٤٠٧هـ.

١٣٢ - «الشرح الممتع على زاد المستقنع»: لمحمد بن صالح العثيمين، اعتنى به جمعاً وترتيباً د. سليمان أبا الخيل وخالد المشيقع، مؤسسة آسام، الرياض، الطبعة الثانية، ١٤١٦هـ - ١٩٩٥م.

١٣٣ - «الصلاه وحكم تارکها»: لابن قيم الجوزية (ت٧٥١هـ)، تحقيق: تيسير زعیتر، المكتب الإسلامي، ط. الأولى، ١٤٠١هـ.

١٣٤ - «الفتاوى الكبرى»: لابن تيمية (ت٧٢٨هـ)، دار المعرفة.

١٣٥ - «الفروع»: لابن مفلح (ت٧٦٣هـ)، دار مصر للطباعة.

١٣٦ - «الفواكه العديدة في المسائل المفيدة»: للمنقول التميمي (ت١١٢٥هـ)، ط. الأولى، المكتب الإسلامي، ١٩٨٠م.

١٣٧ - «المبدع شرح المقنع»: لابن مفلح (ت٨٨٤هـ)، المكتب الإسلامي، ط. الأولى.

١٣٨ - «مجموع الفتاوى»: لابن تيمية (ت٧٢٨هـ)، جمع وترتيب عبد الرحمن بن قاسم النجدي، مصورة عن ط. الأولى، ١٣٩٨هـ.

١٣٩ - «المحرر في الفقه على مذهب الإمام أحمد بن حنبل»: لأبي البركات ابن تيمية (ت٦٥٢هـ)، دار الكتاب العربي.

١٤٠ - «مسائل الإمام أحمد»: لأبي داود السجستاني (ت٢٧٥هـ)، تحقيق: محمد رشيد رضا، دار المعرفة.

١٤١ - «مسائل الإمام أحمد بن حنبل»: روایة ابنه أبي الفضل صالح، تحقيق: فضل الرحمن دين محمد، الدار العلمية، الهند، الطبعة الأولى، سنة ١٤٠٨هـ.

١٤٢ - «المغني»: لابن قدامة (ت٦٢٠هـ)، دار الكتاب العربي، مع «الشرح الكبير»، ١٤٠٣هـ.

١٤٣ - «منار السبيل في شرح الدليل»: لابن ضويان (ت١٣٥٣هـ)، المكتب الإسلامي، ط. الخامسة، ١٤٠٢هـ.

١٤٤ - «امتهن الإرادات»: لابن النجّار (ت٩٧٢هـ)، تحقيق: عبدالغنى عبدالخالق، عالم الكتب.

١٤٥ - «نيل المأرب شرح دليل الطالب»: لابن أبي تغلب (ت١١٣٥هـ)، تحقيق: د. محمد سليمان الأشقر، مكتبة الفلاح، الكويت، ط. الأولى ١٤٠٣هـ.

١٤٦ - «الهداية»: لأبي الخطاب محفوظ بن أحمد الكلوذاني، حققه: إسماعيل الأنصاري وصالح العمري، مطبع القصيم، الطبعة الأولى، سنة ١٣٩٠هـ.

١٤٧ - «الإِبْدَاعُ فِي مَضَارِ الْابْتِدَاعِ»: لعلي محفوظ (ت ١٣٦١هـ)، دار الاعتصام، دون تاريخ.

١٤٨ - «الأجوبة النافعة عن أسئلة لجنة مسجد الجامعة»: للألباني، المكتب الإسلامي، ط. الثانية، ١٤٠٠هـ.

١٤٩ - «أحكام الإمام والائتمام في الصلاة»: لعبدالمحسن بن محمد المنيف، الطبعة الثانية، شعبان، سنة ١٤١٠هـ.

١٥٠ - «إصلاح المساجد من البدع والعادات»: للقاسمي، تحقيق: الألباني، ط. الخامسة، ١٤٠٣هـ.

١٥١ - «إقامة الحجّة على أن الإكثار في التعبّد ليس ببدعة»: للكنوبي (ت ١٣٠٤هـ)، تحقيق: عبدالفتاح أبو غدة، مكتب المطبوعات الإسلامية، حلب، ١٣٨٦هـ.

١٥٢ - «الإمام داود الظاهري وأثره في الفقه الإسلامي»: لعارف خليل أبو عيد، دار الأرقم، الكويت، الطبعة الأولى، سنة ١٤٠٤هـ.

١٥٣ - «الجمع بين الصلاتين في الحضر بعذر المطر»: لمشهور بن حسن آل سلمان، دار عمار، ط. الأولى، ١٤٠٦هـ.

١٥٤ - «الدين الخالص»: لمحمود خطاب السبكي (ت ١٣٥٢هـ)، ط. الثالثة، ١٤٠١هـ.

١٥٥ - «السنن والمبتدعات المتعلقة بالأذكار والصلوات»: للشقربي، دار الفكر.

١٥٦ - «السيل الجرار على حدائق الأزهار»: للشوكاني (ت ١٢٥٠هـ)، دار الكتب العلمية، ط. الأولى، ١٤٠٥هـ.

١٥٧ - «العلم الشامخ في إثارة الحق على الآباء والمشايخ»: للمقبلي (ت ١١٠٨هـ)، دار الحديث، ط. الثانية، ١٤٠٥هـ.

١٥٨ - «فتاوي محمد رشيد رضا»: دار الكتاب الجديد، ط. الأولى، ١٣٩٠هـ.

١٥٩ - «فقه الإمام الأوزاعي»: لعبدالله محمد الجبوري، مطبعة الإرشاد، العراق، ١٣٩٧هـ.

١٦٠ - «فقه الإمام سعيد بن المسيب»: لهاشم جميل، وزارة الأوقاف العراقية، الطبعة الأولى، سنة ١٣٩٤هـ.

١٦١ - «الفقه على المذاهب الأربعة»: للجزيري، دار الفكر.

١٦٢ - «القول المبين في أخطاء المصلين»: مشهور بن حسن آل سلمان، دار ابن القيم، الدمام، ط. الأولى، ١٤١٢هـ.

١٦٣ - «كتب حذر منها العلماء»: مشهور بن حسن آل سلمان، دار الصميدي، الرياض.

١٦٤ - «اللمع في الحوادث والبدع»: للتركماني، تحقيق: صبحي لبيب، القاهرة، ١٤٠٦هـ.

١٦٥ - «المحلّى»: لابن حزم (ت ٤٥٦هـ)، دار الآفاق، تحقيق: أحمد شاكر.

١٦٦ - «المدخل»: لابن الحاج، دار الفكر، ١٤٠١هـ.

١٦٧ - «المسجد في الإسلام»: خيرالدين واتلي، ط. الثانية، سنة ١٤٠٠هـ.

١٦٨ - «المقتضى من حياة الشيخ (أبو يوسف عبد الرحمن بن عبد الصمد)»: لإبراهيم الساجر، الكويت، ١٤٠٩هـ.

١٦٩ - «الموسوعة الفقهية»: وزارة الأوقاف، الكويت، ط. الثانية، ٤٤هـ.

١٧٠ - «موسوعة فقه إبراهيم النخعي»: لمحمد رواس قلعة جي، مركز البحث العلمي بجامعة الملك عبدالعزيز، الطبعة الأولى، سنة ١٣٩٩هـ.

١٧١ - «موسوعة فقه الحسن البصري»: لمحمد رواس قلعة جي، دار النفائس، الطبعة الأولى، سنة ١٤٠٩هـ.

١٧٢ - «موسوعة فقه سفيان الثوري»: لمحمد رواس قلعة جي، دار النفائس، الطبعة الأولى، سنة ١٤١٠هـ.

١٧٣ - «موسوعة فقه علي بن أبي طالب»: لمحمد رواس قلعة جي، دار النفائس، الطبعة الثانية.

و - الدوريات:

١٧٤ - مجلة «الأصالة»: العدد (١٣ - ١٤)، ١٥/رجب/ ١٤١٥هـ.

١٧٥ - مجلة المنار (العدد ٢٣، ٣٤).

## فهرس أطرااف الأحاديث

| الصفحة | الحديث                                                             |
|--------|--------------------------------------------------------------------|
| ٨٦     | «إذا توضأ أحدكم فاحسن الوضوء ثم خرج إلى الصلاة»                    |
| ٢٣     | «إذا صلى أحدكم في بيته ثم دخل المسجد والقوم يصلون»                 |
| ١٧     | «إذا مرض العبد أو سائر كتب الله له ما كان يعمل» (ت)                |
| ٨٨     | «إذا مرض العبد أو سافر كتب الله له من الأجر»                       |
| ٨٧     | «إذا نادى المنادي فتحت أبواب السماء واستجيب الدعاء»                |
| ١٧     | «إذا هم عبدي بحسنة، فاكتبوها له حسنة» (ت)                          |
| ٩٧     | «أفضل صلاة المرء في بيته إلا المكتوبة»                             |
| ١١٠    | «أفلح إن صدق»                                                      |
| ٦٣     | «ألا رجل يتصدق على هذا»                                            |
| ٣٩     | «إنَّ أَحَبَ الْأَعْمَالِ إِلَى اللَّهِ الصَّلَاةُ عَلَى وَقْتِهِ» |
| ٩١، ٣٤ | «إن رسول الله ﷺ أقبل من نواح المدينة يريد الصلاة»                  |
| ١٠٣    | «إن رسول الله ﷺ علمنا سنن الهدى في الصلاة في المسجد»               |
| ٦٣     | «إن النبي ﷺ أبصر رجلاً يصلّي وحده فقال: ألا رجل»                   |
| ٣٤     | «إن النبي ﷺ خرج ليصلح بين الأنصار»                                 |
| ٢٢     | «إن النبي ﷺ صلّى صلاة الغداة في مسجد الخيف فرأى»                   |
| ٨٠     | «إن هاتين الصلاتين من أثقل الصلاة على المنافقين»                   |
| ١٠٩    | «إنهم لم يكونوا يعبدونهم ولكنهم كانوا إذا أحلوا»                   |
| ٥٧     | «أيكم يتّجر على هذا»                                               |

|         |                                                          |
|---------|----------------------------------------------------------|
| ١٠٧     | «ثلاثة لا يقبل الله منهم.. ورجل أتى الصلاة دباراً» ..... |
| ١١٠     | «دخل الجنة إن صدق» .....                                 |
| ١٩      | «صلاة الرجل في الجماعة تضعف على صلاته في بيته» .....     |
| ٩٨ ، ٦٣ | «صلاة الجماعة تفضل على صلاة الفدّ» .....                 |
| ٩٢      | «صلاة الجمع تفضل على صلاة الفدّ إحدى وعشرين» .....       |
| ٤٢      | «تسون صفوفكم أو ليخالفن الله بين وجوهكم» .....           |
| ٧٩      | «لقد أعجبني أن تكون صلاة المؤمنين - أو المسلمين -»       |
| ٩٧      | «لقد هممت أن أمر رجلاً فيصلّي بالناس» .....              |
| ٣٥      | «لقد هممت أن آمر فتى أن يجمعوا حزم» .....                |
| ٢٢      | «ما منعكم أن تصليا معنا؟» .....                          |
| ١٨      | «من أذن وأقام في فضاء من الأرض» .....                    |
| ٨٦      | «من توضأ فأحسن وضوئه ثم راح فوجد» .....                  |
| ٨٨      | «من سمع النداء فلم يأته فلا صلاة له إلا» .....           |
| ٣٩      | «من سمع النداء فلم يجب فلا صلاة له إلا» .....            |
| ٨٠      | «وصلاة الرجل مع الرجل أذكي» .....                        |
| ٣٣      | «لا تصلوا صلاة في يوم مرتين» (ت) .....                   |



## فهرس أطراط الآثار

| الصفحة | الآثر                                             |
|--------|---------------------------------------------------|
| ١٨     | «رأيت من توضأ فأحسن الوضوء ثم صلّى في بيته؟»      |
| ٥٥     | «أقبل مع إبراهيم من دار أبي الشعثاء، قال: فمررنا» |
| ٥٥     | «أمني إبراهيم في مسجد قد صلّى فيه»                |
| ٥٩     | «أن ابن مسعود دخل المسجد وقد صلوا فجمع»           |
| ٥٨     | «إن أصحاب النبي ﷺ كانوا إذا فاتتهم»               |
| ٥٤     | «إن أنس بن مالك أتى مسجداً يعرف بمسجدبني»         |
| ٥٦     | «إن عدي بن ثابت وأصحاباً له رجعوا من جنازة»       |
| ٩١، ٣٧ | «أن علقة والأسود أقبلوا»                          |
| ٧٣     | «إنما كانوا يكرهون أن يجمعوا مخافة السلطان»       |
| ٥٥     | «أنه أقبل مع إبراهيم من دار أبي الشعثاء»          |
| ٧٦     | «أنه جمع بهم وقام وسطهم ولم يتقدم عليهم»          |
| ٣٧     | «أنه زجر ناساً يصلون بعدما يتروح الإمام»          |
| ٥٣     | «أنه كان معه نحو عشرة من أصحابه فأذن»             |
| ٢٩     | «أنه - أي الحسن البصري - كرهه»                    |
| ٨٣     | «جاء أنس بن مالك في نحو من عشرين من فتianه»       |
| ٦٩، ٤٩ | «جاء أنس إلى مسجد قد صلّى فيه»                    |
| ١٩     | «جاء ضمام بن إسماعيل إلى المسجد وقد»              |
| ٥٣     | «جاءنا أنس بن مالك عند الفجر وقد صلينا»           |

|    |            |                                                 |
|----|------------|-------------------------------------------------|
| ٦٩ | .....      | «جاءنا أنس وقد صلينا فأذن وأقام وصلّى»          |
| ٦٠ | ، ٥٤ ..... | «دخلت مع الحسن البصري وثبتت البناني مسجداً»     |
| ٣٨ | .....      | «دخلت مع سالم بن عبد الله مسجد الجمعة»          |
| ٧٣ | .....      | «دخلنا مع ابن سابط فسجد بعضنا ونهى بعضنا»       |
| ٢٦ | .....      | «دخلنا مع القاسم المسجد وقد صُلِّي فيه فصلّى»   |
| ١٩ | .....      | «رأيت أبا الليث بطرسوس يعزّى.. فاتته الصلاة»    |
| ٢١ | .....      | «رأيت سعيد بن جبير جاءنا وقد صلينا فسمع»        |
| ٦١ | .....      | «صحيبت أئوب السختياني من مكة إلى»               |
| ٧٠ | .....      | «صلينا الغداة في مسجدبني رفاعة»                 |
| ٢١ | .....      | «فعله الأسود، يقول مرة: أتبع المساجد»           |
| ٩٣ | .....      | «كان ابن عمر إذا فاتته صلاة» (ت)                |
| ٢١ | .....      | «كان الأسود إذا فاتته الصلاة في مسجد قومه»      |
| ٢٠ | .....      | «كان الأسود إذا فاتته الجماعة ذهب إلى مسجد آخر» |
| ٧٣ | ، ٣٧ ..... | «كان أصحاب محمد ﷺ إذا دخلوا»                    |
| ٥٦ | .....      | «كره - إبراهيم - أن يؤمّهم في مسجد»             |
| ٥٦ | .....      | «كنت أدخل أنا ومكحول المسجد وقد صلّى الناس»     |
| ٧٠ | .....      | «كنت في مسجد أصحاب السّاج، إذا جاء أنس»         |
| ٩٠ | .....      | «ما يختلف عنها إلا منافق معلوم النفاق»          |
| ٦٩ | .....      | «مرّ بنا أنس بن مالك في مسجدبني ثعلبة»          |
| ١٨ | .....      | «من صَلَّى بأرض فلّة صلّى عن يمينه ملك» (ت)     |
| ٥٤ | .....      | «نعم وما يأس ذلك»                               |
| ١٩ | .....      | «وصلاته في المسجد الذي يجمع فيه بخمس مئة»       |
| ٢٠ | .....      | «وكان الأسود إذا فاتته الجماعة ذهب إلى مسجد»    |
| ٩٠ | .....      | «يا أبا سعيد: أما يكره هذا؟»                    |
| ٥٧ | .....      | « يصلّون بإقامة ويقوم إمامهم معهم في الصّفّ»    |



## المباحث والمحفويات

| الصفحة  | الموضوع                                                      |
|---------|--------------------------------------------------------------|
|         | مقدمة الطبعة الثالثة، وفيها:                                 |
| ٥       | تحميدة وتقديمة .....                                         |
| ٥       | مقوله للعلامة النحوي محمد عبد الخالق عضيمة                   |
|         | مقدمة الطبعة الثانية، وفيها:                                 |
| ٧       | خطبة الحاجة .....                                            |
| ٧       | سبب تأليف الكتاب .....                                       |
| ٨       | منهجي في الكتاب .....                                        |
| ٨       | ما تمتاز به هذه الطبعة عن سابقتها .....                      |
|         | كلمة حسنة للقاضي الفاضل والتنبيه على خطأ عزوها لغيره ومتناها |
| ٨       | ذلك .....                                                    |
| ٩       | أسئلة حول الجماعة الثانية كنت متربداً فيها .....             |
| ١٠      | ورود أجوبة لهذه الأسئلة في هذه الطبعة .....                  |
| ١٠      | إلماعه حول حكم الجماعة الثانية (ت) .....                     |
| ١٠      | فضل شيخنا الألباني حفظه الله في هذه المسألة وغيرها .....     |
| ١١ - ١٠ | شكر الشيخ وإيراد بيتين من الشعر في ذلك .....                 |
| ١١      | خاتمة المقدمة .....                                          |
|         | مقدمة الطبعة الأولى، وفيها:                                  |
| ١٢      | تحميدة وتقديمة .....                                         |
| ١٣      | حرمة تعدد الجماعات في مسجد واحد، وفي وقت واحد .....          |

| الصفحة | الموضوع                                                                                                                                                                                                                                              |
|--------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ١٤     | بركات وثمار صلاة الجماعة ..... قصر التضعيف والبركات والثمار على الجماعة الأولى مع الإمام                                                                                                                                                             |
| ١٦     | الراتب أو من ينوب عنه والأدلة على ذلك ..... من جمع بأهله في البيت هل ينال التضعيف؟ (ت)                                                                                                                                                               |
| ١٦     | الجماعة في نظر الشارع هي جماعة المساجد فحسب ..... من عزّي بسبب تخلفه عن صلاة الجماعة، ومن حبس نفسه في                                                                                                                                                |
| ١٨     | المسجد بسبب فواته الجماعة (ت) ..... بدعة اعتقاد أفضلية الجماعة في البيوت على جماعة المسجد (ت)                                                                                                                                                        |
| ٢٠     | يجوز لمن فاتته الجماعة البحث عنها في مسجد آخر والدليل على ذلك ..... يجوز لمن صلى منفرداً ثم أدرك جماعة، أن يصلّي معهم والدليل على ذلك ..... هل يجوز لمن صلى في جماعة، ثم أدرك جماعة أخرى، أن يصلّي معهم؟ ..... الإلماع إلى الخلاف في هذه المسألة (ت) |
| ٢٢     | واقع المسألة المبحوثة .....                                                                                                                                                                                                                          |

## الفصل الأول

|                                                                   |                                                                                                        |
|-------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| المانعون للجماعة الثانية في مسجد قد صلّى فيه وبيان أدلةهم وقيودهم |                                                                                                        |
| ٢٥                                                                | ذكر أسماء المانعين ..... تفصيل ذلك .....                                                               |
| ٢٥                                                                | الكشف عن وهم للسرخي في «المبسوط» (ت) ..... تعقب العيني في «البنية» .....                               |
| ٢٦                                                                | الإلماع إلى الاختلاف على الحسن البصري وترجيح المنع عنه ..... الإلماع إلى الاختلاف على أبوب ورفعه ..... |
| ٢٩                                                                | تعي علي القاري على من يصلّون الصبح مرتين في أوانه .....                                                |
| ٣٠                                                                |                                                                                                        |

| الصفحة | الموضوع                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|--------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٣١     | معنى (ظاهر الرواية) عند الحنفية .....<br>أدلة المぬع :                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ٣٢     | استدلالهم بالمنقول .....<br>أ - القرآن الكريم .....<br>ذكر الآية الكريمة ووجه الدلالة منها .....<br>كلام لابن العربي المالكي حول الآية وتوجيهها على منع الجماعة                                                                                                                                          |
| ٣٢     | الثانية .....<br>ب - السنة النبوية .....<br>الحديث الأول وتأريخه .....<br>وجه الدلالة منه على منع الجماعة الثانية                                                                                                                                                                                        |
| ٣٤     | سياق السرخي للحديث بوجه آخر (ت)<br>الحديث الثاني وتأريخه .....<br>وجه الدلالة منه على منع الجماعة الثانية                                                                                                                                                                                                |
| ٣٥     | اعتراض ودفعه .....<br>ج - الآثار .....<br>كلام نفيس للإمام الشافعي .....<br>تفصيله والتعليق عليه .....<br>أثر لابن مسعود مع علقة والأسود                                                                                                                                                                 |
| ٣٧     | أثر لعبدة بن الصامت .....<br>كلام للحسن البصري .....<br>مذهب جماعة من التابعين وفعلهم يدل على المぬع .....<br>استدلالهم بالمعقول .....<br>ذكر وجوه عديدة محفوظة في الشريعة على منع الجماعة الثانية .....<br>كلام جامع للسرخي .....<br>كلام أبي بكر ابن العربي .....<br>كلام الإمام الشافعي .....<br>..... |

| الصفحة | الموضوع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|--------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٤١     | تعليق أحمد شاكر عليه .....<br>ومن الأدلة العقلية أيضاً .....<br>قيود المانعين:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ٤٢     | أن يكون للمسجد إمام راتب .....<br>مرادنا بالإمام الراتب .....<br>نقول فيها هذا القيد .....<br>الإمام الراتب هو المؤذن الراتب والمهم التأذن والقول في ذلك ..<br>كراهة الجماعة الأولى المتقدمة على جماعة الإمام الراتب في وقتها .....<br>مشروعية تكرار الجماعة في مساجد الطرقات .....<br>لا كراهة في الجماعة الثانية في المسجد الذي ليس له إمام راتب ..<br>نص الإمام الشافعي على ذلك .....<br>الجماعة الثانية في المسجد المطروق .....<br>الجماعة الثانية وإذن الإمام الراتب ..... ٤٥ - ٤٦ .....<br>الجماعة الثانية ومساجد الدروب والأسواق .....<br>الجماعة الثانية بواحدٍ واثنين في غير مقام الإمام .....<br>الإلماع إلى حكم الجماعة الثانية عند أبي يوسف القاضي .....<br>الجماعة الثانية بغير أذان .....<br>الجماعة الثانية من غير تداعٍ واجتماع على سبيل الخفية .....<br>الجماعة الثانية على غير هيئة الأولى .....<br>الجماعة الثانية لغير من تعمَّد أو تعود التخلف عن الأولى (ت) ...<br>الجماعة الثانية في غير المسجد الذي له إمام وجماعة معلومون ...<br>كلام جامع للقيود السابقة كلها .....<br>الأذان والإقامة للجماعة الثانية:<br>كلام اللكتنوي في مشروعية ذلك وحكايته الخلاف عن العلماء ورده .....<br>على من زعم أن ذلك بدعة .....<br>الدليل على مشروعية ذلك ..... |

|    |       |                                     |
|----|-------|-------------------------------------|
| ٥٠ | ..... | مذهب الحنفية في ذلك                 |
| ٥٠ | ..... | مذهب المالكية                       |
| ٥٠ | ..... | مذهب الشافعية وبيان الصحيح عندهم    |
| ٥٠ | ..... | مذهب الحنابلة                       |
| ٥١ | ..... | الراجح مشروعية ذلك حيث شرعت الجماعة |

### الفصل الثاني

#### المجيزون للجماعة الثانية في مسجد قد صلي فيه وبيان أدلةهم وتحrir مذهب بعض الصحابة والتابعين

|    |       |                                                                  |
|----|-------|------------------------------------------------------------------|
| ٥٢ | ..... | من قال بمشروعية الجماعة الثانية وتفصيل ذلك                       |
| ٥٢ | ..... | كلام الإمام الترمذى                                              |
| ٥٢ | ..... | كلام الإمام البغوى                                               |
| ٥٤ | ٥٢ -  | كلام ابن حزم ونقله المشروعية عن بعض التابعين                     |
| ٥٥ | ..... | كلام الإمام العينى                                               |
| ٥٥ | ..... | نسب هذا الرأى لإبراهيم التَّخَعِي !!                             |
| ٥٦ | ..... | الأقوى والأصح أن مذهب التَّخَعِي منع الجماعة الثانية             |
| ٥٦ | ..... | نقل التَّوْيِي المشروعية عن بعض العلماء                          |
| ٥٦ | ..... | إسناد الفسوسي المشروعية لبعض فقهاء أهل الشام                     |
| ٥٦ | ..... | مذهب ابن أبي شيبة مشروعية الجماعة الثانية                        |
| ٥٨ | ..... | تضارب الأقوال في مذهب جماعة من الصحابة والتابعين وبعض<br>الفقهاء |
| ٥٨ | ..... | سرد من وقع التضارب في قوله في الجماعة الثانية                    |
| ٥٩ | ..... | تفصيل التضارب عن أنس رضي الله عنه                                |
| ٥٩ | ..... | تفصيل التضارب عن ابن مسعود رضي الله عنه                          |
| ٦٠ | ..... | دفع التضارب عنه                                                  |
| ٦٠ | ..... | تفصيل التضارب عن الحسن البصري رحمه الله تعالى                    |

## الصفحة

## الموضوع

|    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|----|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٦٠ | دفع التضارب عنه .....<br>تفصيل التضارب عن أيوب السختياني رحمه الله تعالى .....<br>دفع التضارب عنه رحمه الله تعالى .....<br>تفصيل التضارب عن أحمد بن حنبل رحمه الله تعالى .....<br>المشهور عنه المشروعية .....<br>أدلة المجيزين :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ٦٣ | الدليل الأول و تخريرجه .....<br>وجه الدلالة منه .....<br>الدليل الثاني و تخريرجه .....<br>وجه الدلالة منه .....<br>كلام الحاكم واستنباطه مشروعية الجماعة الثانية منه .....<br>كلام ابن حزم حوله .....<br>كلام البغوي حوله .....<br>تبويب ابن خزيمة والترمذى عليه ما يشعر بمشروعية الجماعة الثانية .....<br>كلام نور الدين العتر على ترجمة الإمام الترمذى عليه .....<br>تبويب أبي داود والدارمى والحاكم وابن حبان على الحديث .....<br>كلام المباركفوري واستنباطه مشروعية الجماعة الثانية منه .....<br>كلام صاحب «عون المعبود» على الحديث .....<br>فتوى الشيخ محمد بن صالح العثيمين في حكم تكرار الجماعة .....<br>أثر أنس في مشروعية الجماعة الثانية و تخريرجه .....<br>استدلال المجيزين بالمعقول .....<br>. |

## الفصل الثالث

### المناقشات

|                                                               |
|---------------------------------------------------------------|
| أولاً: مناقشة المجيزين لأدلة المانعين :                       |
| أولاً: تضييفهم حديث المانعين الأول (حديث أبي بكر) .....<br>٧١ |

| الصفحة                                 | الموضوع                                                                             |
|----------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------|
| ٧١                                     | الكلام على معاوية بن يحيى .....<br>قول الهيثمي: «رجاله ثقات» لا يدل على الصحة ..... |
| ٧١                                     | ثانياً: منازعتهم في دلالته على منع الجماعة الثانية على فرض                          |
| ٧٢                                     | صحته .....<br>ثالثاً: ردهم على من استدل بأثر الحسن البصري على منع                   |
| ٧٣                                     | الجماعة الثانية .....<br>ثانياً: مناقشة المانعين لأدلة المجيزين:                    |
| ٧٤                                     | رد المانعين على المجيزين باستدلالهم: «ألا رجل يتصدق...» ..                          |
| ٧٦                                     | ردهم على الاستدلال بأثر أنس ..                                                      |
| ٧٧                                     | ردهم على الاستدلال بالعمومات التي تحدث على مطلق الجماعة ..                          |
| <b>الفصل الرابع</b>                    |                                                                                     |
| <b>الترجيح ودفع اعترافات المخالفين</b> |                                                                                     |
| ٧٨                                     | سبب اختلاف الفقهاء في المسألة ..                                                    |
| ٧٩                                     | الترجيح ..                                                                          |
| ٧٩                                     | إيراد حديث نبوي لم يذكره أحد في المسألة المبحوثة ..                                 |
| ٨٠                                     | نقض لزعم تفوه به بعضهم! ..                                                          |
| ٨٠                                     | كلام لشيخنا الألباني في منع الجماعة الثانية في تعليقه على «صحيح الجامع الصغير» ..   |
| ٨١                                     | مؤيدات تؤكد كراهة الجماعة الثانية ..                                                |
| ٨١                                     | أولاً: الجمع بين الصلاتين بعد جمع الإمام الراتب ..                                  |
| ٨١                                     | نقل لبعض المالكية في ذلك ..                                                         |
| ٨١                                     | كلام لشيخنا الألباني في ذلك ..                                                      |
| ٨٢                                     | ثانياً: منع إقامة صلاة الجمعة مرة ثانية ..                                          |
| ٨٢                                     | نقل للحنابلة في منع ذلك مع ملاحظة أنها كالظهور من حيث الوقت                         |
| ٨٢                                     | اعتراض ودفعه ..                                                                     |

|    |                                                                             |
|----|-----------------------------------------------------------------------------|
| ٨٢ | نقل عن ابن تيمية أن السلف لم تقم فيهم الجماعات المعروفة الآن                |
| ٨٢ | الكلام على أثر أنس، ودفع الاستدلال به على الجواز .....                      |
| ٨٢ | نقولات بعض العلماء على أثر أنس رضي الله عنه .....                           |
| ٨٣ | تخریج لفعل أنس على وجه لا يفرح به القائلون بالمشروعية<br>ومؤيدات لذلك ..... |
| ٨٣ | لم يكن للسلف الصالح غير جماعة واحدة، ونقول في ذلك .....                     |
| ٨٣ | ثالثاً: كره الحنابلة تعداد الجماعات في المساجد الثلاثة .....                |
| ٨٤ | تعليق الحنابلة لذلك، وتعديله هذا التعليل لكل المساجد .....                  |
| ٨٤ | رابعاً: هنالك أقوال موافقة للجمهور عند الحنابلة .....                       |
| ٨٤ | نقول في ذلك .....                                                           |
| ٨٤ | خامساً: فوائد منع الجماعة الثانية .....                                     |
| ٨٤ | الجمع هو الأصل في العبادات .....                                            |
| ٨٤ | سبب حصول العبادة ولم يحصل معها الجمع .....                                  |
| ٨٤ | كلام لابن الإخوة في الجماعة الثانية موجه للمحتسب .....                      |
|    | منع الجماعة الثانية فيه إشارة إلى منع التفرق والتشرد عن الجماعة             |
| ٨٥ | الأم والماء إلى التحذب والتعصب على أسماء وشارات .....                       |
| ٨٥ | سادساً: عدم تكرار الجماعة في صلاة الخوف .....                               |
| ٨٥ | سابعاً: سبب الجماعة الثانية .....                                           |
| ٨٦ | ثامناً: من فاته الجماعة الثانية بعذر فله ثواب الجماعة .....                 |
| ٨٧ | كلام للسندي على النصوص المذكورة .....                                       |
| ٨٧ | كلام نفيس للشيخ عبد الرحمن عبد الصمد في منع الجماعة الثانية ..              |
| ٨٧ | ترجمة موجزة للشيخ عبد الرحمن بن عبد الصمد (ت) .....                         |
|    | دفع اعترافات المخالفين:                                                     |
| ٨٨ | الرد على المحيزين باستدلالهم بحديث: «ألا رجل يتصدق...» ..                   |
|    | كلام شيخنا الألباني في الرد على المستدلين بالحديث على مشروعية               |
| ٨٩ | الجماعة الثانية .....                                                       |

|     |                                                                                                                                                                             |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 19  | ملاحظات على تبويب بعض المحدثين على الحديث المذكور ....                                                                                                                      |
| ٩٠  | استدلال نفيس على منع الجماعة الثانية بعدم دفع تهمة النفاق عمن يقوم بها الرد على من يستدل بعموم الأحاديث التي فيها فضل صلاة الجماعة على مشروعية الجماعة الثانية .....        |
| ٩٠  | الرد على من يستدل بأثر أنس على مشروعية الجماعة الثانية .....                                                                                                                |
| ٩١  | الأصل في العبادات التوقف .....                                                                                                                                              |
| ٩٢  | لم تعرف تعدد الجماعات إلا في القرن السادس الهجري، وكان من فاتته الجماعة قبل ذلك يعيدها مرات عديدة وحكم فعل ذلك (ت)                                                          |
| ٩٢  | لم يرد دليل أبته على مشروعية الجماعة الثانية بالقيود التي يؤدّيها                                                                                                           |
| ٩٣  | المتختلفون عن الجماعة مع الإمام الراتب .....                                                                                                                                |
| ٩٣  | الرد على من ضعف حديث أبي بكرة رضي الله عنه .....                                                                                                                            |
| ٩٣  | كلام أئمة الجرح والتعديل على توثيق معاوية بن صالح .....                                                                                                                     |
| ٩٤  | دفع اعتراض للمخالفين .....                                                                                                                                                  |
|     | فتوى الشيخ المحدث الألباني في كراهة الجماعة الثانية وفيها نفائس وفوائد فرائد من المتقول والمعقول والرد على القائلين بمشروعية ذلك بكلام مطوّل عزيز الوجود وعديم النظير ..... |
| ٩٤  | نبهات ....                                                                                                                                                                  |
| ١٠٢ | قصدنا بالمنع الكراهة ....                                                                                                                                                   |
| ١٠٢ | الجماعة الثانية تسقط الصلاة من الذمة .....                                                                                                                                  |
| ١٠٢ | فتوى الإمام الشاطبي في الجماعة الثانية .....                                                                                                                                |
| ١٠٣ | علة النهي ومحله .....                                                                                                                                                       |
| ١٠٤ | تنعيم إقامة الصلاة جماعة الإمام الراتب .....                                                                                                                                |
| ١٠٤ | نقل للقاسمي في ذلك ....                                                                                                                                                     |
|     | كراهة الجماعة الثانية لا تنافي حصول فضل الجماعة الأولى للمتختلفين عن الجماعة الأولى أن يصلوا في بيوتهم أو موضع خارج المسجد جماعة ثانية وثالثة... ولا كراهة في ذلك ....      |
| ١٠٥ |                                                                                                                                                                             |

|     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 105 | ولهم أيضاً أن يصلوا فرادى ..... المفاضلة بين صلاة المتخلف عن الجماعة الأولى جماعة ثانية أم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 106 | منفرداً في البيت أم في المسجد ..... قيود الجماعة الثانية المشروعة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 106 | 107 ..... الترهيب ممّن كانت عادته التخلف عن الجماعة الأولى ..... ليس للإمام إعادة الصلاة مرتين ..... 107 لا تدخل إقامة الصلاة الثانية في وقتها حال المجمع في الكراهة ..... 107 كراهة تعداد الجماعات في الحرمين وسبب ذلك ..... 108 منع صلاة الظهر بعد الجمعة وبدعية ذلك ..... 110 خاتمة الكتاب ..... 111 البدعة في صلاة الظهر بعد الجمعة ..... 113 مقدمة المعتنی بالرسالة ..... 115 هذه الرسالة ..... 117 ترجمة المصنف ..... 120 متن الرسالة ..... 120 سبب تصنیف الرسالة ..... 121 البحث الأول: في الكلام على تعدد الجمعة ..... 127 البحث الثاني: في الكلام على الظهر بعد الجمعة ..... 132 البحث الثالث: في عرض المسئلة على كتاب الله وسنة رسوله ﷺ ..... 141 الخلاصة ..... 142 المصادر والمراجع ..... الفهارس |
| 155 | فهرس الأحاديث النبوية ..... 157 فهرس الآثار ..... 159 المباحث والمحفوظات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |